المعارفين والموسى



قسم الفلسفة والاجتماع

# E

مجلة الدراسات الفلسفية والاجتماعية

الزمان في الفلسفة الاسلامية الفلسفة .. ومشكلة الشك ثورية المثالية الهيجلية ألحضيان .. والنغيلية الحضيان .. والنغيلية ملامح شخصية المرأة البدوية

شواك ١٣٩٦ م اكتوبر ١٩٧١م

العدد الأول السنة الأول

المسأورين (الموتني

### احكمة

مبلة علمية متخصصة بى الداسان الغلسفية والاجتماعيه \_تصرمرتيرنت بى السيئة عن تسم لغلسفة والاجتماع بكلية اكتربية

رسیس انتحدیر | وکئور ایسین عربی مدید انتحدید | وکنورمام عبدلفنالهم

د. حکمت ابوزید

د.على فنه بحضير د.قيس نعمة النوري د مجود حمدي زووق د. بافترالحسنى

#### المعرامسلاست

المراسلات باسم ميرا لنخيرعلى العنوان النائى: مجله الحكمة . تسم لغلسفة والاجتماع بكلية النربية من . ب : ٨٥٥٨ طرا بلسست الجمهوريّ العربية الليبية . والمجلم تمهم بما يرد البيامن وإسات

وابحاث ا ميبلة فى مجال تخصص إ . والمقالات التى نشر لاتعبرالاعن اَراداُمحابا وبجوزا عادة طبعها بعدالحصول على وانفثهم .



GIN CANA

#### « محتويات العدن »

الموضــوع

## القسم الأول: الدراسات الفلسفية أولا: في فلسفة الأخلاق

١ الأصول الفلسفية للفكر الاخلاقي عند الماوردي د. محمد على أبوريان

٧ – ابن حزم بين الدين والفلسفة في كتاب الأخلاق د. فاجى التكريقي

#### ثانياً: في الفلسفة الإسلامية والتصوف

١ – اشكالات اثبات الزمان في الفلسفة الإسلامية

٧ – الزمان والوجود اللازماني فى الفكر الإسلامي

٣ - المنهج الفلسفي ونظرية المعرفة عند الغزالي

٤ - عبد السلام الأسمر: صوفى من ليبيا

مغارة سيدى بو شعيفة : الافتتاح والخاتمة

#### ثالثاً: مشكلات فلسفيت

١ - الفلسفة ومشكلة الشك

٢ - مفهوم النظرية في الكانتية الحديثة

٣ - ثورية المثالية الهيجلية

د . ياسين عريبي

د ، حسن جرای

د . أحمد مصطفى الحار

د . عبد القادر محمود

.

د . على فهمى خشيم

د . محمود حمدی زقزوق د . عمد الصمد الشاذلی

د . امام عبدالفتاح امام

#### متاح للتحميل ضمن مجموعة كبيرة من المطبوعات من صفحة مكتبتي الخاصة على موقع ارشيف الانترنت الرابط

https://archive.org/details/@hassan\_ibrahem

@cd] • KEDDad-&@aç^È; |\* EDa^caaaj• EDD @æ••aa) ´ãa |æ@^{

الموض\_وع

## القسم الثاني: الدراسات الاجتماعية أولا: في النظريات الاجتماعية

١ – الحضارة والتغير

د . قيس النورى

د . غسان زکی مدر

٢ – نشأة النظرية الاجتماعية للتصنيح وتطورها

#### ثانياً: في البحوث الاجتاعية الميدانية

١ – مواقفالطلبة إزاء التخصصالدراسي والعمل المهني د . باقر الحسني

٧ – العلاقة بين رضا الاعضاء والـكفاءة في الجمعيات

د . محمد جمال و اشد

التعاونية الزراعية

، فاطمه محمد كاظم

٣ – ملامح شخصية المرأة البدوية

د . حکمت أبو زيد





# المريز الواقي

### کلہتے

مشكلة الانسان العسربى المعاصر هى ، بايجاز ، مشكلة الاصسالة والمعاصرة ، اعنى : كيف يكون أصيلا فيرتبط بتراث آبائه وأجداده مناحية، ثم كيف يكون ، من ناحية أخرى ، معاصرا فيعيش عصره يقتبس منه ويعطيه ، يأخذ ما ينفع ويرد ما يضر ٠٠

واذا كانت هذه هى مشكلته فى جميع المجالات فهى بارزة فى ميسدان الفكر النظرى والميدان الفلسفى والاجتماعى بوجه خاص • فمشكلتنا النظرية هى كيف يمكن ان تكون لنا أيديولوجية عربية أصيلة وغير متخلفة فى آن معا ؟! كيف يمكن ان تكون لنا فلسفة تعبر عن حاضرنا دون أن تكون مقطوعة الصلة بماضينا •• كيف يمكن أن نبعث الفكر العربى من جديد بحيث يظهر بيننا أمثال الكندى والغارابي وابن سينا والغزال وابنخلدون وغيرهم من أعلام الفكر الاسلامى الذين ظلت أسماؤهم تتردد فى جامعات أوربا طوال العصر الوسيط •• •

فى اعتقادنا ان احياء التراث ، وتجديد الفكر العربى الاسلامى ، وتغذيته بدماء جديدة مع المحافظة على أصالته وبعث الحياة فيه ، لا يمكن أن يتم الا اذا تضافرت جهود المفكرين عموما ، والمستغلين بالحقل الفلسفى على وجه المخصوص ، بحيث ينشأ بينهم لون من الوان الحواد الخصب المثمر البناء ولكن كيف يمكن أن يتحقق ذلك وقد عز اللقاء المباشر ٥٠٠ لابد من وجهود الباهة بينهم بطريقة أو بأخرى ومن هنا نبتت فكرة اصدار مجلة فلسفية لعلها تسهم فى تحقيق الامل المنشود ، مجلة تربطهم وتؤلف بينهم ، وتفسح صدرها لشتى وجهسات النظر ، مهما تباينت وترحب بالاختلاف فى الرأى وتعتبره ظاهرة صحية ودافعا الى التقدم والوصول الى الحقيقة و

وعلى هذا النحو ظهرت هذه الفكرة التى تبناها قسم الفلسفة والاجتماع بكلية التربية بجامعة الفاتح (طرابلس سابقا) بالجمهورية العربية الليبية لتكون أداة ربط وتجميع لاساتدة الفلسفة والاجتماع بالدول العربية بوجه خاص والمهتمين بالدراسات الانسانية بوجه عام ، ولعل ذلك أن يكون فاتحة خير وبشيرا بالوحدة الكبرى بين أقطار الامة العربية ••

لكن اذا كان قسم الفلسفة والاجتماع بجامعة الفاتح قد تبنى الفكرة فانه يامل أن تتعاون معه جميع اقسام الفلسفة والاجتماع بالجامعات العربية ،

وكذلك اساتدة القلسفة وائمة الفكر العربي في جميع ارجاء الارض العربية ـ اذ بهذا الجهد الجماعي وحده يمكن للحلم أن يتحقق وللفكرة أن تشهد ضوء النهاد • فليس الهدف من اصدار المجلة مجسسرد نشر مجموعة من المقالات والابعاث والدراسات لاساتلة هذا القسم ، والا لكانت نسسخة مكررة من الصحيفة التي تصدرها أية كلية في أية جامعة ، لكن الهدف هو انشاء ندوة أو رابطة للحوار يلتقي فيها أساتذة القلسفة والاجتماع ليفكروا معا بصوت مسموع • وفي سبيل تحقيق هذا الهدف كان اصدار المجـــلة وفي سبيل تحقيقه أيضا فاننا نامل في تبادل الزيارات للتعرف على وجهات النظر على نحو مباشر ، وفي عقب الندوات الدورية لتبادل الاراء والافكار والاستفادة من الدراسات التي تمت في كل قطر على حدة ـ والعدد الذي بين يديك هو العدد الاول من هذه المجلة الوليدة • مطروح للمناقشة وابداء الرأى وأبوابه ليست ثابتة وانما هي مجرد اقتراح مفتوح يرحب بكل نقد وبأي تعديل • كما اننا ننوى أن ننشىء أبوابا جديدة ، اذا أمدتنا بالطبع الجامعات العربية بالمادة العلمية اللازمة ، ننوى ، مثلا ، أن نخصص بابا للرسائل الجامعية نعرض فيه بايجاز لاهم الرسسائل الجامعية التي قدمت في ميسدان الفلسفة والاجتماع بالجامعات العربية لكي يستفيد منها الباحثون في ثلك الميادين ، كذلك ننوى أن نخصص بابا للكتب الجديدة نعرض فيه لهذه الكتب بالتحليل والنقيد وآخر للنصوص الفلسفية نعرض فيه لاهم النصوص التي حققت أو ترجمت الى اللغة العربية • كمسا ننوى أصدار أعداد خاصسة تعالج قضايا فلسفية ومشكلات اجتماعية او تدرس شخصيات فلسفية عربية وغربية ٠٠ لكن ذلك كله يتوقف على مدى تقبل الزملاء في العالم العربي للفكرة ومشاركتهم في تحقيقها واسهامهم الفعال في اخراجها الى حيز الوجود والله يوفقنا جميعسا لما فيه خير امتنا •

متاح للتحميل ضمن مجموعة كبيرة من المطبوعات من صفحة مكتبتي الخاصة على موقع ارشيف الانترنت على موقع ارشيف الانترنت الرابط

https://archive.org/details/@hassan\_ibrahem

@c]•K—BDd+&。@aç^È; |\*Eòi^cæaf•EO @æ••æ); ´aña |æ@0{

# القسم الأول العلسفية

متاح للتحميل ضمن مجموعة كبيرة من المطبوعات من صفحة معلم معلمة معلى موقع ارشيف الانترنت الرابط https://archive.org/details/@hassan\_ibrahem

@cd]•K—1000±&@ag^1e; l\*End^cæaf•E00@æ••æ); ´aña læe@^{



### في فلسفة الأخلاق

متاح للتحميل ضمن مجموعة كبيرة من المطبوعات من صفحة مكتبتي الخاصة على موقع ارشيف الانترنت الرابط https://archive.org/details/@hassan\_ibrahem

@cd • K#DDd-&@ag^^LE; |\* EDa^casaf• EDD @ce•• as) ´ãa; ase@^{



## الاصول لفاسفية المنسكر الاخلافت عسند فوراوروى

د . محمدعلحت ا بوریایت

كلية الدِّلْب -جامعة الاسكنديّ



#### الماوردي وعصره:

هو قاض القضاة أبو الحسن على بن محمد بن حبيب الماوردى ، ولد بالبصرة (١) عام ٣٦٤ هـ ـ ٩٧٤ م ، وارتحل الى بغداد وتعلم بها ، وعلم ، ثم ما لبث أن اشتغل بالقضاء فى البصرة وبغــداد حتى وصل الى منصب قاض القضاة عام ٤٢٩ هـ / ١٠٣٧ م وعلى الرغم من أن انتاج الماوردى العلمى كان محدودا بالقياس الى ضخامة حركة التأليف فى عصره الا أن تواليفه (٢) تنم عن طول معاناة للمعانى وتصنيف الافكار وتركيز الخبرة والتجربة فى عبارات حسان لا تخلو من جمال العبارة واتساقها ٠

#### عصر الماوردي ومدرسته:

تهن لا نعرف الكثير عن شسيوخ الماوردى المباشرين ومنهم : أبو القاسم السميرى ٣٨٠ هـ وأبو حامد الاسفرايينى ، على أننا نعرف تماما أنه سار على درب الشافعية وتعلم فقهها وأخذ عن شيوخها وذكره السبكى فى جملة من ذكر من فقهاء المدرسة الشافعية (٣) •

وكان من جملة تلاميذه الخطيب البغدادى ( المتوفى عسام ٣٦٤ هـ ) وعبد الملك المقدسى ( المتوفى عام ٤٨٩ هـ ) وأبو القاسم القشيرى الصوفى المشهور وصاحب الرسالة القشيرية ( والمتوفى عام ٤٩٤ هـ ) •

۱ ــ راجع ترجمة حياته في : وفيات الاعيان ــ الوافي بالوقيات ــ معجم الادباء ــ تاريخ أبي الفداء ــ طبقات الشافعية وقد اتفق هؤلاء جميعا على أن ميلاده كان عام ٣٦٤ هـ ووفاته عام ٤٥٠ هـ ٠٠ وقد وردت سيرته كاملة في المراجع التالية : الخطيب البغدادي ( تاريخ بغداد ) المجلد الرابع ص ٣٦٩ ــ السبكي : ج ٤ ص ٦٤ ــ طاش كبرى زاده : مفتاح السعادة ــ ٠٠٠ تحقيق كامل بكرى ج ٢ ص ٣١٨ ٠

٢ ـ مؤلفاته : أدب الدنيا والدين / الاحكام السلطانية / الاقناع / أدب الوزير / تعجيل النظر وتسهيل الظفر / كتابه في النحو / وقد نشر منه جزءان بالعراق / تفسير للقرآن سماه : النكت العيون في تأويل القرآن الكريم / توريث ذوى الارحام القريب والبعيد •

٣ ـ السبكي : طبقات الشافعية ص ٣٠٣٠

#### عصر الماوردى:

لقد بلغت الثقافة الاسلامية أوج عظمتها في عصر الماوردي على الرغم من حالة الانحطاط السياسي الذي آلت اليه بعض دويلات الخلافة في العصر العباسي الثاني حيث استأثر الترك والديلم بمقاليد السلطان وخفت صوت القوة العربية ، وانتقلت السيادة من أيدى الفرس ( وكانت مستترة ) الىأيدي الاتراك فأصبحت سافرة ولا أخلاقية ، وكان الماوردي يمثل في اتجاهه السياسي وسط هذا الخليط الكبير من الشعوب الاسلامية غير العربية موقف المدافع عن ضرورة النسب الى قريش في اختيار الامام بعد أن أطاح الفرس بهذا المبدأ وأحلوا التبني الروحي محل التبني الدموي ولا سيما عند الباطنيين وصوفيتهم على وجه الخصوص .

لقد تداخلت عوامل الانشقاق العقائدى مع تيارات الفرقة السياسية فجعلت من العصر بوتقة تتفاعل فيها سائر المبادى، والاراء ، لقد تخطت المحضارة الاسلامية عصر الترجمة والنقل ، وأخذ العقل العربى يسهم فى الفكر الانسانى فأضاف وأبدع فى جميع المجالات ، وتمثل معظم هذا الانتاج فى القرون الثلاثة بعد القرنين الاول والثانى للهجرة · واذا ألقينا نظرة فاحصة على عصر الماوردى أى خلال القرن الرابع وبدايات القرن الخامس الهجرى نجد شخصيات ذات تأثير بالغ فى الفكر السياسى الاسلامي ومنها القارابي(١) وشهاب الدين أحمد بن الربيع(٢) ، ومسكويه(٣) ، والقاضى عبد الجبار(٤) ، وابن سينا (٥) وامام الحرمين أبو المعالى الجويني (٦) ، ونظام الملك الطوسى صاحب عمر الخيام (٧) والحسن الصباح ، ثم نجد الغزالي (٨) وأبا بكر الطرطوشي (٩) فيما بعد ٠

۱ ـ الفارابي ۲۵۷ / ۳۳۹ هـ .

٢ ــ ابن الربيع النصف الثاني من القرن الثالث وبدايات الرابع ٠

٣ - مسكويه ٣٣٠ / ٢٢٢ هـ .

٤ - القاضى عبد الجبار - / ٤١٥ ه.

٥ - ابن سينا ٣٧٠ - ٤٢٨ م ٠

<sup>7</sup> ـ أبو المعالى الجويني ـ / ٤٧٨ هـ ٠

٧ ـ نظام الملك الطوسى ٤٨٥/٤٠٨ هـ .

٨ ــ أبو حامد الغزالي ٥٠٥/٤٥٠ هـ ٠

٩ ـ أبو بكر الطرطوشي ـ 1 ٥٢٠ هـ .

وهؤلاء يمثلون تيارا مستمرا في الفكر السياسي والاخلاقي وفي الحركة الثقافية الاسلامية على وجه العموم ٠

وسنرى كيف أن الماوردي لم يخسرج في معالجته للفسكر السياسي والاخلاقي عن الخط أو التيار الاسلامي الذي انبثق عن فلسفة الفارابي بعد أن أشرب روح الاسلام وعاصر تجربته الفريدة ، فقد شههد العصر دولة الفاطميين الاسماعيلية في مصر وحماتهم من الفدائيين الحشاشيين وحكم الشبيعة الاثنا عشرية في دولة بني بويه بالعراق ثم آل حمدان في حلب ودمشق وبدايات مسيرة السلاجقة الظاهرة لاعادة حكم أهل السنة والحياعة بعد أن حلت النكبات بدعاة الباطنية والاعتزال ، وأخذ الاشاعرة أصحاب الطريقـة الوسطى يسيطرون على جموع البسطاء من المسلمين تحت ستار العودة الى قريق السلف الصالح وتجريد العقيدة مها شابها من غلو الفرق الضالة ، وتمثلت قمة هذا المد الاشعرى في شخصية أبي حامد الغزالي • والامر الذي لا شك فيه أن الماوردي \_ وكان شديد الحذر \_ لم يكشف بوضوح عن حقيقة معتقدة ، ولا يمكن القول بأنه اتخذ مذهبا وسطا فنهض به في طريق الاشعرية ولـكن النقيد الباطن لنصوص كتباب أدب الدنيا والدين ، نجد أنه يكشف لنبا عن تأصيل فكر الماوردي الاعتزالي لا سيما وأنه قد عاش في عصر القاضي عبد الجبار صاحب المغنى ، فقد عنى كثيرا بتأصيل فكرة العدل فبعد أن ذكر أن العدل على ضربين : عدل الانسان في نفسه وهـــذا هو مدار الاخلاق على ما سنرى ، ثم عدل الانسان مع غيره وهـــذا هو مجال علم السياسة يعـود فيجعل فكرة العدل أساسا ومنطلقا لكل شرط من الشروط الستة (١) التي اشترطها لقيام الدولة واستمرارها وصلاحها رابطا بين الاخلاق والسياسة عن طريق أرسطو والاسلاميين فيما بعد • وهكذا نجد عندالماوردي مدخلا لاتهام ابن الصلاح آياه بتهمة الاعتزال فضلا عن موافقته للمعتزلة في القدر وقد ذكر بعض المؤرخين أن الماوردي لا يوافق المعتزلة في مسألة خلق القرآن وهــــذا ما يورده السبكي في طبقاته ٠

ا ـ راجع: أدب الدنيا والدين / المطبعة الاميرية القاهرة ١٩١٨ م ص ١١٣ـ ١٢٥ القواعد أو الشروط الستة هي: ١ ـ دين متبع (عدل الانسان في نفسه ) ٢ ـ سلطان قاهر: علة مانعة من الظلم ٣٠ ـ عـدل شامل: اجتماعي / سياسي / أخلاقي من نظرية الفضيلة ٤٠ ـ أمن عام: (الامن أهنا عيش والعدل أقرى جيش) ٥ ـ خصب دار: حتى تتحقق عدالة توزيع الثروة ٢٠ ـ أمل فسيح: لكي يضمن الاستمرار في عدالة توزيم الاعباء المتكافئة على الاجيال المستمرة فهذه عدالة تاريخية ٠

أما جمهرة المؤرخين فانهم لا يحسمون الخلاف حول هذه المسألة ، أذ لا يمكن الاستناد الى نص واضح عند الماوردى نستطيع معه الحكم على موقفه بهذا الصدد ، وعلى أية حال فأن المسألة تحتاج الى تحليل مستوعب لنصوص الماوردى قد يكشف الستار عن حذر معتقده في عصر بدأت تكتسحه تيارات المد الاشعرى •

على أنه يمكن القول على ما ذهب الداوودى(١) • أن القول بالقدر يعبد سمة أساسية من سمات أهل العدل والتوحيد ، وأنه أصل جوضى يجمع رجال هذه الطائفة الذين قد يختلقون في أقرب الامور الفرعية ، كيسألة خلق الحنة والنار (٢) ولكنهم لا يتفرقون شيعاً حول مسائلهم الجوهرية مثل ألعدل والتوحيد والقدر •

#### اولا: الفكر الاخلاقي في الاسلام الى عصر الغزالي:

نحن نعرف جيدا أن المسلمين من حيث الممارسة ، كانوا يجعلون مسن القرآن والسنة المنبعين الاساسيين للنظر والسلوك في الحياة العامة والخاصة على السواء • وهكذا كان الحال في مجال الاخلاق والسياسة ، فلم يشسنة الخلفاء الراشدون بعد الرسول عن هذه القاعدة ولم يلجأ أحدهم الى فكر أو تجربة دخيلة ، وحينما دهمت أحداث التاريخ الدولة الاموية ابان نشاتها ووجد معاوية الدولة العربية العظيمة تواجه أمما ودولا قديمة كبرى ، كانعليه أن يقيم نظاماً للدولة يتفق مع روح العصر واحكامه ورسومه ومواصفاته ، فاستعار النظم الفارسية في تنظيم ادارات الدولة ومرافقها أي (دواوينها) واستعمل لنفسه الحجاب والوزراء وأصحاب الشرطه النع ٠٠

ولهذا فأن النظم الاسلامية يمكن أن يقال أنها وضعت وضعا عن طريق النقل ، وجاءت كتابات المؤرخين الاسلاميين في هذا المجال مقنعة أو مبررة ، أو مصنفة ، تصنيفا جديدا ، وهكذا الامر في مجال الاخلاق ، فقد جاءت الفلسفة اليونانية بنسق جديد في الفكر الاخلاقي يرتبط عن كثب بنسق جديد من الفكر السياسي والنظم السياسية التي لم تكن معروفة عند الغرب .

۱ ــ الداودى · طبقات المفسرين الجــز • الاول ١ /٤٢٣ حتى ٤٢٥ ط مصر ١٩٧٢ م ·

۲ ــ الایجی : المواقف ص ۳۷۰ وما بعـــدها ۱ الملل والنحــل ۱/۸۷ البغدادی الفرق ۱۵۰ ۰

ويؤرخ الكتاب عادة لبداية نقل كتب الفلسفة الاخلاقية والسياسية ويورخ الكتاب عادة لبداية نقل كل من افلاطون وأراؤه في الجمهورية ، وكذلك أرسطو في السياسة والاخلاق وفي رأينا أن أول من استفاد من هذا التراث اليوناني في السياسة والاخلاق هو أحمد بن سهل أبو زيد البلخي المتوفى ٣٢٢ ه . صاحب كتاب السياسة ، وآداب السلطان ، وأخلاق الامم (١) :

وكان البلخى هذا تلميذا للكندى ، وكان من أوائل المعتزلة الذين اهتموا بالفكر الفلسفى واتهم كذلك بتناول مسائل السياسة ثم نجد تيار السياسة والاخلاق اليوناني يصب في كتب الفارابي آراء أهل المدينة الفاضلة وغيرها ،

وعلى الرغم من أن الفارابي قد عدل في آراء أفلاطون وأدخل عليها قدرا من أحكام الفقه الاسلامي ، الا أنه عرف بتعقبه للاصل اليوناني وعلى هذا فلم نلاحظ استفادته من ممارسته للحياة والفكر في مناخ التجربة الاسلامية ، وان كان هذا هو حال الفارابي ، فاننا نجد تيار السياسة والاخلاق الذي اصطبع بالصبغة الاسلامية رغم التحامه بالرافد اليوناني ، هذا التيار الذي بدأ من أحمد ابن سهل البلخي نجده يستمر في خلال كتابات كل من شهاب الدين أحمد بن الربيع خلال القرنالثالث الهجرى معبرا عنه في كتابه (سلوك المالك في تدبير الاصغر \_ وتجارب الامم ، ثم يصب مسكويه تكامل آرائه في الماوردي (٣٦٣\_ . ٤٥ هـ ) • وهذا مالا يفطن اليه أحد من الباحثين في محيط السياسة الاسلامية ثم لا يلبث هذا الفكر أن يجد طريقه الى كتابات نظام الملك الطوسى ( ٤٠٨ -٥٨٥ هـ ) رفيق عمر الصباح وعمر الخيام \_ وصاحب كتاب سياسة نامة (٢) يستمر متابعا التيار السياسي الاخلاقي عنه الغزالي ( ٤٥٠ - ٥٠٥ هـ ) في فاتحة العلوم وفي احياء علوم الدين الجزء الثاني عشر ، وفي الاقتصـــاد في الاعتقاد ويصب هذا كله عند أبي بكر الطرطوشي المتوفى ٥٢٠ هـ في كتابه (سراج الملوك) ومجمل هذا التيار القول بأن الانسان مدنى بالطبع (٣) ، ولما كان هذا عاجزا عن سد حاجاته بنفسه ، لهذا فهو محتاج الى التعاون مع الاخرين لسد هذه الحاجات ، وهذا هو السبب الجوهري في قيام الدولة والمجتمع ، ولما كان المجتمع يهدف الى تحقيق السعادة لافراده ، وكان هذا الهدف مرتبطا بسلوك الافراد أنفسهم بحسب معنى الخير ، لهذا فاننا نجد الآخلاق جزءا من السياسة أو منضوية تحتها هذا هو خلاصة الفكر السياسي والاخلاقي عندكل من أفلاطون

۱ ــ الداودي ٠ طبقات المفسرين ١/٤٢ ، ٤٣ ط مصر ١٩٧٢ م ٠

٢ ـ راجع تراث الانسانية مجلد ٩ عدد ٢/د ٠ سعد زغلول عبد الحميد

٣ ـ الماوردي • أدب الدنيا والدين ص ١٢٢ •

وارسطو نجده ممثلا في كتاب الجمهورية للاول ، وفي كتب السياسة والاخلاق للنـــانم •

وقد ربط الاسلاميون منذ البلخى بين السياسة والاخلاق متتبعين بذلك التقليد الارسطى •

ونلاحظ من ناحية أخرى أن الاسسلاميين يرون أن الله خلق في نفس الانسان الميسل الطبيعي الى الاجتماع وبذلك يضفون طابعا الهيا على التجمع البشرى ، وكذلك فقد منح الله الانسان العقل ليرشده الى الصواب ويهسديه انى الخير والسلوك الحسن ، ويلح كل من مسكويه والماوردى على هذه الوظيفة السياسية للعقل ، مما يؤيد دعوى القائلين بوجود موقف اعتزالى عند الماوردى و

الا أن مؤلفا باكستانيا يذكر أن شهاب الدين أحمد بن الربيع هذا أول من كتب في علم السياسة في الاسلام ، وأن كتاب ( سلوك المالك ) هو أول مؤلف باللغة العربية منذ ذلك التاريخ(١) ولكن كتابات البلخي المبكرة أثبتت بما لا شك فيه أنه كان ثمة اشتغال بالتأليف في السياسة ، قبل الفارابي أو غيره بزمن كاف وأن البلخي هذا لم يكن متأثرا بالسياسة اليونانية بالطريقة التي كان عليها الفارابي بل لقد أعطى بكتاباته الصبغة الاسلامية الخالصة والتي كان عليها الفارابي بل لقد أعطى بكتاباته الصبغة الاسلامية الخالصة والتي كان عليها الفارابي بل لقد أعطى بكتاباته الصبغة الاسلامية الخالصة والتي كان عليها الفارابي بل لقد أعطى بكتاباته الصبغة الاسلامية الخالصة والتي كان عليها الفارابي بل لقد أعطى بكتاباته الصبغة الاسلامية الخالصة والتي كان عليها الفارابي بل لقد أعطى بكتاباته الصبغة الاسلامية الخالصة والتي المنافقة المنافقة المنافقة الإسلامية الخالصة والتي المنافقة النبية المنافقة النبية المنافقة المنافقة النبية المنافقة المنافقة النبية المنافقة المنافقة المنافقة النبية المنافقة النبية المنافقة المنافقة النبية المنافقة المنافقة النبية المنافقة المنافقة النبية المنافقة النبية المنافقة المنافقة المنافقة النبية المنافقة المنافقة النبية المنافقة المنافقة النبية المنافقة المنافقة النبية المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة النبية المنافقة ا

وأيا ما تصفحنا كتابات مسكويه أو الماوردى مثلا، في مجال الفكر الاخلاقي الذي نعنى بدراسته في هذا البحث ، فاننا نجد اتفاقا يكاد يشعرنا بالتطابق سواء في المنهج أو في المضمون •

فالسعادة هى الهدف عند الاثنين ، والعقل يحصل السعادة عن طريق اكتساب الفضائل ، والفضّائل ليست أخلاقية فحسب ، بل منها ما هو نظرى ، ومنها ما هو فكرى ومنها ما هو خلقى أو عملى ، وهمنا هو رأى المعلم الاول ، وكذلك فأن الفضيلة وسط عند الاثنين مسكويه ، والماوردى ، فضلا عن البلخى وابن الربيع والفارابى ، وهكذا نجد تيار الفلسفة السياسية والاخلاقية يستمر هذه القرون الطوال بعد عصور الترجمة حتى ينتهى عند الفسزالى ، وأبى بالراطرشوشى ( ٥٢٠ هـ ) ،

<sup>1 —</sup> SHIRWANY: Studies in Muslim political thought and adminstration, P. 47.

راجع أيضما بهذا الصدد و خصائص الفكر السياسى في الاسمالم ، للدكتورين جلال شرف وعلى عبد المعطى •

#### ثانيا: اخلاق السعادة او نظرية الغير الاسمى عند الماوردي •

#### ( ا ) مراتب الحياة الاخلاقية :

۱ ـ سيرة الهوى : (۱) ( اللذة الحسية ) ـ يشير الماوردى فى هـنا الجزء من كتابه الى مقدمة فى الاخلاق نجدها عند أرسطو بشىء من التعديل ، ونجدها أيضا فى القرآن الكريم ٠

فقدأشار الماوردي الى هوىالنفس وكيفأنه أمرمهلك يودي بها ويتلفها ، وأكد عدا هذا المقدار بأن ذكر أن الميل الى أمر من الامور والكلف به ، وهو يقصد بذلك \_ الحب \_ للملذات الجسمية المهلكة، انما يؤدى بالمرء الى الفسق والفجور، وقد أشار أرسطو الى أن حياة اللذة الجسمية المفرطة مهلكة ، وأنه في طريق بحثه عن السعادة يحلل معنى الخير مقيدا بما تعارف عليه العامة والجمهور من مدلول سطحى للخير ، من حيث أن من المتفق عليه ، أنه ما دام الانسان يطلب السعادة فلابد أن يتجه الى وجهة الخير ، ولكن الخير هو العامل الاساسى في تجريد معنى السعادة ، وفي الوصول بالمرء الى السعادة الانسانية المنشودة ، التي هي هدف وغاية للحياة الانسانية ٠ ويحلل أرسطو معنى اللذات الجسمية فيرى : أن من المرغوب فيه أن يطلب الانسان اللذة ولكنه اذا أفرط فيها فان هذه اللذة قد تنقلب شرا وألما ، يؤدي بالانسان الى تلف بدنه وضياع صحته ، وهذا أمر يؤدي به الى عكس الغاية الانسانية من الحياة ، أي السعادة أي يؤدي الى الشقاء في الدنيا ومن وجهة نظر الدين في الدنيا والاخرى وكما يقول الماوردي (أن النار قد حفت بالشهوات) أي بلذائذ اللذة الجسمية المبالغ فيها ، منحيث أن اعتدال الشهوة أمر مرغوب فيه لصحة البدن واكتمال حياته . نجد أن المقابل لهوى النفس وميلها هو الذي تشير اليه آيات الذكر الحكيم ( النفس الامارة بالسوء) تلك التي تدفع الانسان الى ايثار الملذات والشهوات على طلب الحكمة والفضائل وحينما تستبد به النفس الامارة بالسوء تحدث حالة ـ الميل ـ أو عشق الملذات ، ويكون الانسان كالبهيمة تتحكم في سلوكه الغرائز ٠

#### ٢ ـ سيرة المسال:

لقد راينا كيف أن سيرة الهوى والمروغ فى ملذات الحس لا تفضى بالمره الى تحقيق السعادة وهنا يتساءل الاخلاقيون الارسطيون ومنهم الاسلاميسون النين يمثلون تيارا محددا فى الفكر الاسلامي الاخلاقي سبقت الاشارة اليسه يتساءلون: هل يؤدى الغنى أو كثرة المال ألى تحقيق السعادة أى خير الانسان

۱ ــ أنظر الماوردى : أدب الدنيا والدين الفصل الاول ــ العقل وذم الهوى ص ۲ ط مصر ۱۹۱۸ م ٠

الاقصى من حيث أن الجمهور يقولون بذلك وأرسطو واشياعه من الاخلاقيين أن الاخلاق علم عملى وانه يجب أن نتلمس مفاهيمه من الخبرة العملية أى مسن ممارسة السلوك الواقعى الاخلاقى ومع أننا لا بجد انتقالا واضح المعالم عنسد الماوردى من سيرة الموى الى سيرة المال أذ أنه يخلط سيرة المال بسيرة العلم ويناقشهما معا مع هذا الا أننا نستطيع افراد نصوص قاطعة عن سيرة المسال

في ثناي أقوال الماوردي(١) .

فقد أشار الى وجوب تفضيل العلم عن المال وقد خص به الانبياء والملوك وذوى الفضل من الناس قائلا (فاما المال فظل زأئل وعاريه مسترجعة وليس فى كثرته فضيلة ولو كانت فيه فضيلة لخص الله به من اصطفاء برسالته واجتباء لتوبته ) .

وقد كان أكثر أنبياء الله فقراء ولعدم الفضيلة في المال منحه الله الكافر وحرمه المؤمن .

#### قال الشاعر:

كم كافسر بالله أمسواله تزداد أضعافا على كفره ومؤمن ليس لسه درهم يزداد ايمانا عسل فقره يسالائم الدهر وأفعاله مستغلا يزرى على دهره الدهر مأمسور له أمس

#### وقال على بن ابي طالب:

( العلم خير من المسال ـ العلم يحرسك وأنت تحسرس المسال العلم حاكم والمال محكوم عليه ـ مات خزان الاموال وبقى خزان العلم )

ويستطرد الماوردى قائلا (على أن العلم والعقل سعادة واقبال وان قل معهما المال وضاقت. معهما الحال ، والجهل والحمق حرمان وادبار وأن كثر معهما المال والسعت معهما الحال لان السعادة ليست بكثرة المال ، فكم مكثر شقى ومقل سعيد ، وكيف يكون الغنى سعيدا والجهل يضعه أم كيف يكون المالم شقيا والعلم يرفعه ) (١) .

١ ـ راجع الماوردي : أدب الدنيا والدين ص ٢٥ الى ص ٣١ .

ومع أن المال على ما يذكر الماوردى ليس مطلبا أساسيا في ذاته يحقق سعادة الانسان ( وهو في هذا يتفق مع أرسطو وسابقيه ) الا أنه رغم ذلك يتفق مع أرسطو واشياعه على أن المال له دخل في تحقيق سعادة المرء بالقدر الذي لا يكون فيه مطلبا أساسيا في الحياة مثله في ذلك مثل الصحة فهي تطلب كالمال معطلب العلم الذي هو مطلب جوهري لتحقيق السعادة على ما سنرى في سيرة العقل أو العلم ، ويؤيد الماوردي رأيه هذا في موضع آخر من كتاب أدب الدنيا والدين حينما يتكلم عن القواعد التي يصلح بها حال الانسان فيسير الى المادة الكافية أي الى الناحية المالية التي ترجم الى مصادر أربعة أي

صناعة أو زراعة أو تجارة أو انتاج حيوان(١) ٠

#### ٣ \_ سيرة العقيل ( العلم ) (٢) :

يتناول الماوردى سيرة العقل في طريق السعادة في الفصل الثاني مسن كتابه ( أدب الدنيا والدين ) حيث يعرض لادب العلم والعلماء فيذكر أن للعلم فضلا وشرفا وأنه لا غاية له الا ذاته وهذا يعني أن الماوردى انما يقصد حياة ( التأمل ) والعلم الخالص الذي نطلبه للفهم والتفسير والاحاطة بعالم الاشياء في الدنيا ومواعيد النبوة في الاخرة •

ولما كان العلم في ذاته فضيلة مثله في هذا مثل أجناس الفضائل الاربع التي أشار اليها مسكويه وسيعيد ذكرها الماوردي من حيث أنها كلها انما تحقق السعادة فينتهز الماوردي هذه الفرصة بهذه المناسبة ليعطى هنا قاعدة علميسة منهجية فيذكر أن لكل علم أوائل تؤدي الى أواخره ومن ثم فهو يسلم بقيام العلم على حقائق أولية ومبادي أصولية وان العلوم جميعاً تسير على قواعد استدلالية منطقية تحكم مقدماتها نتائج وتترابط نتائجها مع مقدماتها وهذا هو معنى العلم عند أرسطو وغيره من فلاسفة اليونان ولكننا عند تصنيفه للعلوم الذي تجاوز فيه تصنيف أهل السنة الاوائل نجده من ناحية يقبل العلوم الدنيوية ويعتبرها فرض كفاية بينما يعتبر طلب العلوم الدينية فرض عين وهو يستدل بذلك فرض كفاية بينما يعتبر طلب العلوم الدينية فرض عين وهو يستدل بذلك على موقفه بعبارة الشافعي (من تعلم القرآن عظمت قيمته ومن تعلم الفقة نبل العلاء رق طبعه) ومن تعلم الحديث قويت صحته ومن تعلم الحساب جزل وأيه ومن تعلم اللغة رق طبعه) و

ويستكمل الماوردى معالجته لموضوع العلم وبيان قيمته وكيف انهموضوع العقل الاثير وأنه والعقل سعادة واقبال فيرى أن العلم يجب أن تستبعد في المبادلة وأن يكون مشاعا فلا يحرم البليد في العلم ولا يمنع عن العلم أحد ولكن يمنع عن العلم من يتخذ العلم وسيلة للاضرار بالناس مثال ذلك : الحيلولة بين

١ ـ نفس المصدر السابق ص ٢٠٨٠

٢ ــ راجع نفس المصدر السابق / الفصل الثاني ٠

العلم وصانعي الاسلحة الفتاكة المبيدة للبشر وهذا أمر ينادي به علماء الاخلاق والاجتماع اليسوم .

ويجرنا ذلك الى قاعدة اخلاقية اشار اليها الماوردى وهي قاعدة افلاطونية قديمة تقضى بتطابق العلم مع السلوك أو النظر والعمل يقول الماوردى : ( إن زهد الناس في طلب العلم انما برجم إلى قلة انتفاع من علم بما علم ) . يؤكد الماوردى على هذا المعنى فيقرن النظر بالعمل لتحقيق الامان النفسي

ويطالب العلماء بالتواضع والامتناع عنابداء الرأى عندالجهل بالامور فمن قال لا أدرى فقد أفتى اعتبارا بالاية الكريمة (وفوق كل ذى علم عليم) .

وقد اتضحت لنا من خلال المقارنة بين كل من أرسطو والاخلاقيين الاسلاميين ومن بينهم الماوردى الى أن الاخلاق عند أرسطو لا تخضع للنظسر العقل بل بقدر ما تستند الى الخبرة العملية ، ويظهر دور العقل فيها متأخرا عند اختيار الوسط العدل أو عند تلمس طريق الخير الاسمى اذ لا بد هنا من أن يكون العقل هاديا ومرشدا منذ البداية ابتداء من سيرة اللذة وانتهاء بحياة التأمل والحكمة غير أن الاسلاميين وضعوا فكرة العقل الهادى المرشد كبداية جوهرية في السلم الاخلاقي وأظهروها بعد أن أخمدها أرسطو وقالوا أن الله وهب لنا العقل لهدايتنا سواء الى الصواب أم الى الخير .

وعلى أية حال فالعبرة هنا بالهدف أو بالنتيجة فيكون العقل وموضوعه العلم والتأمل هو غاية الغايات لتحقيق السعادة سواء عند أرسطو أو الماوردي ٠

#### ٤ - في الصيداقة:

يشير أرسطو الى أن للصداقة مدخلا فى السعادة ويعدد أنواع الصداقة فيرى أن بعضها عرضى يقوم على أساس المنفعة والهوى وان ما هو دائم منها انما يقوم على أساس حب الخير ذلك أنه اذا كانت صداقة الاشرار تحدث من أجل كثرة أو منفعة فان صداقة الاخيار انما تقوم على تماثلهم وتشابههم فى طلب الصداقة لذاتها : أى بحسب مبدأ الخير .

ويؤكد أرسطو على هذا التماثل أو ( التجانس ) فى الصداقة وكيف أن هذا التجانس هو السبب الاساسى فى اجتماع الاصدقاء وكما يقول الشاعر : ( ان الطيور على أشكالها تقع ) ·

فاذا انتقلنا الى الماوردى نجد أنه يجعل الالفة الجامعة قاعدة من قواعد صلاح حال الانسان وسعادته ، والالفة هنا تعنى عنده أن يكون الانسان الفا ومألوفا ويعلل أسبابها ويجعل التجانس أو الماثلة حجر الزاوية في قيام هذه الإلفة الجامعة التي تقابل الصداقة عند أرسطو ، ولو أن الماوردى يستطرد في تفصيلات نفسية ليصف هذه الصداقة القائمة على التجانس(١) .

١ ــ راجع الماوردي أدب الدنيا والدين من ص ١٤١ .

#### ( ب ) بين ارسطو والماوردى دراسة مقارنة :

لقد رأينا في كتابات أرسطو عن هذا البحث كيف يبدأ بوصف حيساة الشهوة أو اللذة الجسدية وكيف رفض أن يجعل منها هدفا يتحقق به سعادة الانسان وهو ينتقل بعد هذا الى مناقشة المستويات المختلفة لتحقيق معنى السعادة فيرفض أن تكون راجعة للنسبب الشريف أو للتشريف السياسي أو للصحة الجسدية أو للمسال رغم أنه لا يمكن أن يعتبر في ذاته خيرا أقصى للانسسان •

ورأينا كيف يتساءل أرسطو عن حقيقة الخير الاسمى مثله في ذلك مثل أفلاطون المثالي ولكن أرسطو هنا ينحى منحى عمليا فيرى أن من الصفات ما له مدخل لتحقيق السعادة مثل نبل المحتد ووسيامة الخلقية وصحة البدن و كفء الثروة ومع ذلك قانه أذا تحققت لديه كل هذه الميزات قانه ينفى ما ينشده الانسان بالطبع أى خيره الاسمى وهو ممارسة فضيلته الجوهرية كحيوان ناطق أى ممارسة حياة الحكمة والتأمل وموضوع التأمل هو العلم وقد أخذ العلم والحكمة بمعنى واحد ذلك لان المسلمين يرون ارتباط النظر بالعمل ارتباطا وثيقا فالعلم لا يصبع الا بالعمل وكذلك الحكمة هى ارتباط النظر بالعمل فيكون كل منها مطابقا للاخر وعلى أية حال فقد انتهى بنا المطاف عند الماوردى الى طلب العلم لتحقيق سعادة الانسان أو خيره الاسمى وهذا هو مجمل الرأى الارسطى بهذا الصدد وحيا المناه المناه المهدد المهد المهدد المهدد

#### ثانيا : نظرية الغضيلة بين ارسطو والماوردى :

يتفق الماوردى مع السابقين عليه الذين أشرنا اليهم من مؤلفى الفلسفة الخلقية فى الاسلام فى أن الفضيلة هى الوسط العدل وما دام مدار السعادة وتحقيقها انما يتم باكتساب الفضائل والفضائل على أجناس أربعة ، كما أشار هؤلاء الاخلاقيون ، وما دمنا بصدد الفضائل الاخلاقية فاننا نتناول الوسسط العدل بالنسبة لهذه الفضائل بشىء من الايضاح والتفصيل .

يقول الماوردى: (وقد قالت الحكماء: الفضائل هيئات متوسيطة بين الخير حالتين ناقصتين وافعال الخير تتوسط بين رذيلتين فالحكمة واسطة بين الخير والجهالة والشبخاعة واسطة بين التهور والجبن والعفة واسطة بين الشره وضعف الشهوة والسكينة واسطة بين السخط وضعف الغضب والفكرة واسطة بين الحسد وسوء العادة والظرف واسطة بين الخلاعة والقوامة والتواضيع واسطة بين الكبر ودناءة النفس والشجاعة واسطة بين التبذير والتقتير ٠٠٠ والوقار واسطة بين الهزء والسخافة واذا كان ما خرج في الاعتدال الى ما ليس بعدل كان ما خرج عن الاولى الى ما ليس بعدل كان ما خرج عن الاولى الى ما ليس باولى خروجا عن العدل الى ما ليس بعدل كان ما خرج عن الاولى الى ما ليس بعدل كان ما خرج عن الاولى الى ما ليس باولى خروجا عن العدل الى ما ليس بعدل كان ما خرج عن الاولى الى ما ليس بعدل كان ما خرج عن الاولى الى ما ليس بعدل كان ما خرج عن الاولى الى ما ليس بعدل كان ما خرج عن الاولى الى ما ليس بعدل كان ما خرج عن الاولى الى ما ليس بعدل كان ما خرج عن الاولى الى ما ليس بعدل كان ما خرج عن الاولى الى ما ليس بعدل كان ما خرج عن الاولى الى ما ليس بعدل كان ما خرج عن الاولى الى ما ليس بعدل كان ما خرج عن الاولى الى ما ليس بعدل كان ما خرج عن الاولى الى ما ليس بعدل كان ما خرج عن الاولى الى ما ليس بعدل كان ما خرج عن الاولى الى ما ليس بعدل كان ما خرج عن الاولى الى ما ليس بعدل كان ما خرج عن الاولى الى ما ليس بعدل كان ما خرج عن الاولى الى ما كوروبا عن العدل الى ما ليس بعدل كان ما خرج عن الاولى الى ما كوروبا عن العدل كان ما خرج عن الاولى الى ما كوروبا عن العدل كان ما خرج عن الاولى الى ما كوروبا عن العدل الى الوروبا عن العدل الى ما كوروبا عن العدل الى الوروبا عن العدل الى ما كوروبا عن العدل الى الوروبا عن العدل الى الورو

۱ ـ الماوردي : أدب الدنيا والدين ص ١٢١ ، ١٣٢ ٠

ويثبت الماوردى على رأيه هذا قائلا: (أن النبي قد قال أن خير الامور الوسط، اليه أوسطها)، وكذلك قد قال على بن أبي طالب خير الامور النمط الاوسط، اليه يرجع العالى وبه يلحق التالى وأشار الى أن هذا كله مستمد من القرآن الكريم (وجعلناكم أمة وسطا) والامر الذي لا شك فيه أن هذه النظرية الاخلاقية في تعريف الفضيلة تعبر تماما عن موقف أرسطو الاخلاقي في كتاب الاحلاق النيقو ماخية، فالفضيلة عند أرسطو هي الوسط العدل بين افراط وتفريط كليهما رذيلة غير أن الماوردي لم يدرك معنى الوسط العدل ولم يحدد طبيعته فهل هو الوسط الرياضي أم غير ذلك لقد اكتشف أرسطو أن الوسط الاخلاقي يحدده العقل والممارسة وليس شيئا غير ذلك وقد تكون فضيلة ما أقرب الى عدده الم المرف آخر فالشجاعة كفضيلة أقرب الى التهور كافراط (رذيلة) منه الى التجبر وهو تفريط وعلى ذلك النحو تجد الماوردي يهمل النظر في هذا الجاتب الرائع من فلسفة أرسطو وكذلك لم ينتبه الى أن الفضيلة رغم أنها وسط الا أنها تعد قمة من السلوك الاخلاقي وسط الا أنها تعد قمة من السلوك الاخلاقي و

وبينما نجد الماوردى يفضل تحديد معنى الوسط العدل نجد فيلسوف اخلاقيا معاصرا للماوردى وهو مسكويه يشير في كتاب التهذيب الى أن للفضائل أوساطا بين أطراف هي الرذائل وأن هذا الوسط الذي يكون الفضيلة ليس الوسط الحقيقي الذي نجده في علم الحساب بل هو وسط أو هدف من الصعب اصابته والتسمك به دائما اذ هو يختلف باختلاف الموضوع •

يقول مسكويه: ( ان الوسط في كلا الطرفين من الاخلاق ليس على وتيرة واحدة ففي البذل الزيادة عن الوسط اذا لم تصل الى التبذير خير من النقصان فيه وهكذا) (١) •

ويبدو أن الماوردى قد أحمل الكلام عن تحديد معنى الوسط العدل رغمأنه يوجد لدى الفارابي وغيره من فلاسفة الاخلاق الذين أشرنا اليهم ويرجع السبب في هذا الى أنه قد اكتفى بأن جعل العقل هاديا ومرشدا وخصه وحده بتحديد هذه الامور ما دام العقل هبسة من الله منحنا اياها لارشادنا وهدايتنا وتنظيم حياتنا طلبا للسعادة في الدنيا الاخرة ·

#### رابعا: بين أخلاق الفرد وأخلاق المجتمع عند الماوردى:

يتعين علينا بعد أن عالجنا الاتجاهات الاساسية في الفلسفة الاخلاقية عند الماوردي وتبين لنا كيف أنها مستقاة في جذورها العميقة من المدرسة

١ ـ التهذيب ص ١٠٨ ، ١٠٩٠

الارسطية الاسلامية يجب علينا على ضوء هذا الاتجاه أن نكشف عن أخسلاق المجتمع وأخلاق الفرد عند الماوردى أى مستوى الحياة الفاضلة التى ينشدها المجتمع وأبعادها ومستوى الحياة الفاضلة للفرد ·

على أنه يتعين علينا أن نشير قبل النظر في هذا الموضوع الى مسالة عالجها الماوردي وتحتاج الى شيء من الايضاح وهي تدخل في معالجتنا لهذا الموضيوع •

#### اخلاق المجتمع واخلاق الفرد:

١ ـ النسبية في المجال الاخلاقي : يشير الماوردي في عبارة هامة من كتاب

أدب الدنيا والدين وهى ( أننا يجب أن نخالط الناس بأخلاقهم مهما كانت دياناتهم ) فكيف يمكن اذن بعد أن ربط بين الاخلاق والدين أن يطالبنا بالتخلق بأخلاق أهل الاديان الاخرى حين نعاملهم اذ أن الاخلاق مرتبطة بقضايا الدين الاساسية وتتحدد معايير الخير والشر بحسب طقوس هذا الدين أو ذاك أو مراسمه أو عباداته لهذا يصعب على المسلم مشلا أن يتخلق بأخلاق أصحاب الديانات الوثنية حينما يعاملهم •

وهذا الذى يدعو اليه الماوردى هـو نفس ما يدعو اليه علماه الاجتماع المعاصرون فى القول (بنسبية الاخلاق) ولكننا فى مجال فلسفة الاخلاق لا نقبل التسليم بنسبية المبادى، بل الاخلاق ذات مبادى، مطلقة فهى للانسان من حيث هو انسان يبقى ان المقصود فى عبارة الماوردى هو أن نفهم أمزجهة وعادات وتقاليد أصحاب الديانات الاخرى حينما نعاملهم وهذا أمر آخر غير الاخلاق وقد ميز علماء الاخلاق بين علم الاخلاق Moeurs وعلم السجايا Moeurs وهذا الاخير هو الذي يقصده الماوردى فى عبارته بلا شك ،

٢ ـ وبعد أن أشار الماوردى الى مسيرة الحياةالاخلاقية طلبا للسعادة يحدد لنا مستوى الحياة الفاضلة بالنسبة للفرد وبالنسبة للمجتمع وقد أشار في موضع آخر الى القواعد التى تصلح بها أخلاق المجتمع فى دين متبع الى سلطان قاهر الى عدل شامل الى أمن عام ثم الى خصب دار وأمل فسيح (١) •

#### اما صلاح اخلاق الغرد فانه يتطلب ثلاث قواعد :

(1) نفس مطيعة: تستمع الى النصيح فتستحسنه فتسيلم من دواعي الهوى وتنقاد ارادتها للعقل فبالعقل يحصل التحسين والتقبيح (٢) •

١ ـ أدب الدنيا والدين ص ١٦٦ ص ١٣٩٠

۲ ـ هذا يؤيد دعوانا في اعتزالية الماوردي ٠

(ب) الالغة الجامعة: وقد ذكرنا أن هذه هي الصداقة عند أرسطو وتعليل قيامها يرجع الى الدين والنسب والمصاهرة والمؤاخاة والمودة ويعدد أسسباب الاخاء ويجعل التجانس كما ذكرنا أساسا للاخاء ولقيام الالغة ويعدد صفات أخرى منها: المواصلة والمؤانسة وسببها الانبساط والمصافاة وسببها خلاص النية والمودة وسببها الثقة والمحبة وسببها الاستحسان لفضائل النفس وأخيرا العشق وعكس الصداقة يسميه الماوردي بالفاقة (١) ويردد الماوردي قول الكندي: بأنه الصديق انسان هو أنت الا أنه غسيرك ثم أن الصداقة تثبت بالامتزاج بين الازواج ٠

ويعدد الماوردى خصالا ثلاث معتبرة فى الاخاء بعد المجانسة منها العقل الموفور والدين الواقف بصاحبه عند الخيرات والاخلاق الحميدة وميـــل كل صديق ورغبته فى مؤاخاة الاخر وأخيرا البر فهو يوصل للقلوب الطافا ومحبة وتعاونا (وتعاونوا على البر والتقوى) •

#### (ج) المادة الكافية (٢):

ويقصد بها الناحية المالية وهو كما سبق أن ذكرنا مدخل لتحقيق السعادة وليست هي كل ما يتحدد في اقتناء وليست هي كل ما يتحدد في اقتناء الزراعة أو الحيوان أو العمل بالتجارة أو الصناعة وهنا نجد الماوردي يتعرض لتقسيم العمل كما ورد في مطلع جمهورية أفلاطون (٣) .

وينتهى الماوردى من تقسيمه للعمل الى أن صناعة الفكر هى أشرف صناعة • أما صناعة العمل فهى أدنى الصناعات لان العمل فى نظره نتيجة للفكر وتدبيره وفى هسدا الرد الكافى على دعاة الماركسية وأشباههم الذين يخضعون الفكر للمادة أو ينسبون الشرف كله الى العمل المادى واليدوى بصغة خاصة دون الفكر •

#### خاتمـــة : \_

هكذا استطعنا أن نلقى بعض الاضواء على الاصول الفلسفية للفكر الاخلاقي عند الماوردي اتضع لنا منها:

١ ــ أدب الدنيا والدين ص ١٤٢٠

٢ ــ أنظر أدب الدنيا والدين ص ٢٠٨٠

٣ \_ الكتاب الثاني من الجمهورية \_ افلاطون ٠

١ ــ أن المسلمين استفادوا من حركة الترجمة ونقل التراث اليوناني الى
 اللغة العربية ولا سيما في مجال الفلسفة والمنطق والاخلاق .

٢ ــ ان الفارابي يعد من أكثر الاسلاميين ارتكازا على الفكر اليوناني
 واصلا به في أغلب الاحيان الى أهدافه •

٣ \_ ان كلا من افلاطون وأرسطو قد أثر في الفكر الاخلاقي الاسلامي نتيجة للحركة الفكرية التي حدثت في الاسكندرونة في العصر الهليني •

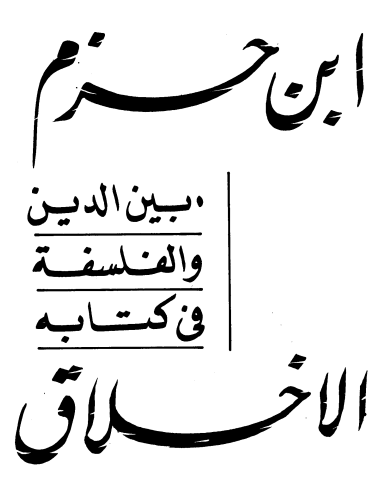
\$ - أن الماوردي لايعتبر نسيج وحده في فلسفة الاخلاق في الاسلام • بل هو مجرد وجه أو حلقة في سلسلة أو في تيار مستمر ، من فلاسفة الاخلاق في الاسلام ، يبدأ بالبلخي ليصب في النهاية عند أبا بكر الطرطوشي ، مع اختلاف في المواقف جزئيا بين هؤلاء جميعا •

٥ ـ اننا لا نؤمن بأن فلسفة الاخلاق في الاسلام ذات صبغة يونانيسة خالصة و بل هي فلسفة استفادت من الاراء اليونانية وأدخلت عليها مواقف الكتاب والسنة والتزمت بها ، ثم تفاعل هذا كله على أبعاد التجربة الاسلامية وخلال القرون الثلاثة : الثالث والرابع والخامس الهجرية ، بحيث يمكن أن يعد فكر الماوردي الاخلاقي حصيلة روافد تلقاها ثم يعتني بها خلال التجربة التي عاناها ، الفرد والمجتمع الاسلامي ، وتمخضت هذه المعاناة عن مذهب الماوردي ، ولا يعيب المفكرين المسلمين أن يستعيروا من روافد أخرى غير اسلامية فقد استعار الغرب منا ما أقاموا عليه حضارتهم المحدثه ، ولكن أحدا لا يستطيع القول بأنها حضارة الاسلام فكذلك استعار المسلمون من الروافد اليونانية أو الفارسية وهضموا ما استعاروه من خلال تجربة اسلامية مزدهرة ، فأخرجوا الفارسية يكسوها الطابع الاسلامي ، الذي تتميز به الحضارة الاسلامية ، ويمتاز بها عبر التاريخ ،

واخيرا فاننا يجب أن ننبه الى أن ثنة فرقا أساسيا يبين ما نعالجه حقا من فلسفة للاخلاق نابعة من فلسفة السياسة عند الماوردى وبين ما يسسمى بالنظم السياسية عند الماوردى •

او بمعنى آخر ينبغى التمييز بين فلسفة السيامبة عند الماوردى وهىذات جدور يونانية والنظم السياسية وهى ذات جدور فارسية استعارها العرب فى مطلع الدولة الاموية •

محمد على أبو ريان



د. ساجی التکریتی کلیهٔ الاداب جامعهٔ بغداد



#### نمهيـــد:

أبو محمد على بن أحمد بن سعيد بن حزم الاندلسي القرطبي المتوفى سنة دم فقيه ظاهري مشهور ، له تصانيف كثيرة في مختلف فروع المعرفة ٠

ولابن حزم كتاب فى الاخلاق نشر عدة مرات بعناوين مختلفة متقاربة ، فمرة باسم كتاب الاخلاق والسير فى مداواة النفوس ، وتارة باسم فلسممهة الاخلاق ، وثالثة تحت عنوان كتاب الاخلاق(١) .

وغرضنا في هذه المقالة أن نبين كيف أن ابن حزم كفقيه مطلع على الفلسفة، لا سيما اليونانية ، يمزح في معالجته للقضايا الاخلاقية ، بين ما تمليه عليه الشريعة الاسلامية وبين ما يوافقها من الفلسفة .

فالكتاب يبدأ (٢) بالصلاة على النبي محمد صلى الله عليه وسلم ، وينتهي (٣) بالدعوة لعمل الخير على سنة النبي محمد صلى الله عليه وسلم ٠

ولكننا سنرى فى ثنايا الكتاب كيف يمزج ابن حزم الاراء الفلسفية بالتعاليم الدينية ، دون أن يشير الى أن هذه الفكرة الفلسفية أو تلك ، أخذها أو تأثر بهذا الفيلسون أو ذاك ، اذ أنه كتب الكتاب بصورة عامة على هيئة نصائح أو حكم أشبه بالنصائح .

ولا بد من ذكر شيء يلفت النظر ، هو أن الكتاب لم يؤلف في فترة معينة من حياة ابن حزم ، بل يظهر أنه انفق في كتابته زمنا طويلا ، حيث يذكر أنه جمعه بمرور الايام فهو يقول : ( ٠٠٠ حتى انفقت في ذلك أكثر عمرى ، وأثرت تقييد ذلك بالمطالعة له والفكرة على جميع اللذات )(٤) فابن حزم يعترف أيضا أن الكتاب ليس وليد الخاطر وانما نتيجة قراءات لكتب سابقة كثيرة .

ولعل أهم القضايا الاخلاقية التي وردت في الكتاب هي :

#### ١ - العقـــل :

يستعمل ابن حزم كلمان : العقل والتمييز والنطق والفكر ، ويريد بها القوة العقلية القادرة على تمييز الاشياء والتصرف في المعارف والصناعات ، ثم لا يلبث أن يقول : وهذا الذي يسميه الاوائل النطق(٥) .

فالعقل عنده(١) هو الذي يدبر أمور الانسان، والعاقل هو من لا يفارق ما أوجبه تمييزه(٧)، حيث يئيز عيوب نفسه ويسعى الى قمعها، وعكس العاقل الاحمق الذي يجهل عيوب نفسه وذلك لضعف تمييزه(٨) ورغم أن ابن حزم لا يذكر اسم هؤلاء الاواثل، فمما لا شك فيه انه يقصه الفلاسفة والمفكرين السابقين على زمنه والذين بحثوا في العقل وأهميته للانسان وفارسطو (١) يقول أن العقل هو الذي يميز الانسان عن الحيوان وابن حزم (١) يشابه أرسطو عندما يقول ان العاقل يغتبط بقوة التمييز التي أبانه الله بها عن السباع والبهائم والجمادات وكما أن ابن حزم يأتي بمثل على كمال العقل، فيذكر اسم الحسن البصرى وأفلاطون(١) وبلا شك أن الاول يمثل عقل رجهل الدين والثاني يمثل عقل رجهل الدين

ان العقل الذي تميز به الانسان عن الحيوان والجماد ، يجب أن يستعمل في اسعاد الانسسان ، وذلك باستعمال الطاعات والفضائل واجتناب المعاصى والرذائل(١٢) • ومن الجدير بالذكر أن كلمتى الطاعات والمعاصى يستعملها الفقهاء ، ورجال الدين ، وان كلمتى الفضائل والرذائل يستعملهما الفلاسفة في التعبير ، ولكن ابن حزم يجمعهما معا ، ثم لا يفسوته أن يستشهد بالقرآن الكريم ، مشيرا الى أن الذي يعصى ربه فلا عقل له(١٣) قال الله تعالى : «وقالوا لو كنا نسمع أو نعقل ما كنا من أصحاب السعير ، • ثم قال تعالى مصدقا لهم : و فاعترفوا بذنبهم فسحقا لاصحاب السعير » • ثم قال تعالى مصدقا لهم :

اللذة العقلية عنده أعظم من اللذات الجسدية ، ولهذا فأن الحكيموالعالم والعاقل تركوا اللذات الجسدية مؤثرين طلب الفضائل عليها (١٤) ولهذا فابن حزم(١٥) يحث على طلب العلم ، لان العلوم برأيه(١٦) تزيد العقل جودة وتصفية من كل آفة ، ولا يفوته أن ينصح بالعلوم التي تقرب من الله تعالى والوصول الى رضاه ، لان العقل \_ حسب رأيه \_ لا ينفع ان لم يؤيد بتوفيق الدين(١٧) وان العاقل لا يرى لنفسه ثمنا الا الجنة(١٨) وينصح ابن حزم(١٩) بحضورمجالس العلم والاستزادة منه • كما انه يرى أن العاقل متعوب في الدنيا ، وكذلك فان العاقل مستريح ، فاما تعبه فبما يرى من انتشار الباطل وغلبة دولته ، ومايحال بينه وبين الحق من اظهار الحق ، واما راحته فلانه لا يهتم بما يهتم به سـائر الناس من فضول الدنيا(٢٠) ولذا ثابن حزم ينصح بطرح المبالاة بكلام الناس واستعماء المبالاة بكلام الخالق عز وجل ، اذ أن أحدًا لا يسلم من طعن الناس وعيبهم • بل يذهب أكثر من ذلك ويقول أن على الانسان أن يغتبط بذم الناس له أكثر من اغتباطه بمدحهم له ، اذ لو كان المدح بحق أسرى في العجب فأفسد بذلك فضائله ، وإن كان الباطل فهو صار مسرورا بالكذب ، أما الذم فإن كان يعقى يمكنه أن يتجنب ما يعاب فيه وان كان بباطل فصبر ، اكتسب فضلازائدا 

ولعل خير فقرة ننهى بها رأى ابن حزم فى العقل ، هذه الابيات الشعرية التى يقول انه نظمها فى الاخلاق (٢٢) :

فوقه الاخسلاق سور سم والا فهسو بور لا يرى حيث يسدور ل والا فهسسو ذور د والا فيجسسور د والا فيجسسور ما زنى قسط غيسور وى وقول الحق نور وحدثت بعسد النذور

انما العقل أساس فحلى العقل العقل العقل بالعلا جاهل الاشياء أعمى وتمام العلم بالعد وتمام العلدل بالجو وملاك الجلود بالنجل عف ان كنت غيلورا وكمال الكل بالتقل ذي أصول الفضل عنها

فنرى كيف أن ابن حزم يرى أن العقل أساس الاخلاق ، ثم لاينسى أن ينصح صاحب العقل بالتحلى بالعلم والا فلا فائدة من العقل • كما نرى خلال الابيات الشعرية كيف أنه داخل فضائل قوى النفس الثلاث مع بعضها بنظم لطيف دون أن يشير الى أصول الفكرة الفلسفية • فالمعروف أن أول فيلسون قسم النفس الى ثلاث قوى هو أفلاطون (٢٣) ، وهى القوة العقلية والقوة الغضبية والقوة الشهوانية ، ولكل قوة فضيلة ، ففضيلة القوة العقلية هى الحكمة ، وفضيلة القوة الشهوانية العفة ، ولابد لهذه وفضيلة القوة الشهوانية العفة ، ولابد لهذه الفضائل الثلاث من فضيلة رابعة توازن بين قوى النفس ، وهى فضيلة العدل وحتى أرسطو (٤٤) في تقسيمه لقوى النفس بقى الى حد كبير تحت تأثير أستاذه أفلاطون • فابن حزم يستعمل فضيلة العلم ليحلى بها العقل ، وكذلك يذكسر فضيلة العدل ، الانه أذا لم تمارس هذه الفضيلة فهناك يحصل الجور ، وابن حزم فضيلة المدى الفضيلة والفضائل الدينية ، فيضيف فضيلة مسلم لابد أن يجمع بين الفضائل الفلسفية والفضائل الدينية ، فيضيف كلمات التقوى والحق والنور ، ليقول في آخر بيت أن هذه هي أصول الفضائل •

#### وكذلك في الابيات الثلاثة الاتية(٢٠):

زمام أصول جميع الفضائد لل عدل وفهم وجود وباس فعن هذه ركبت غيرها فمن حازها فهو في الناس واس كذا الراس فيه الامور التي باحساسها يكشيف الالتباس فنراه يجمع الفضائل الافلاطونية الاربع في الشطر الشاني من البيت الاول ، ثم يعقب بالبيتين الاخيرين مشيرا الى أن كل الفضائل تتفرع عن هذه الفضائل الاربع الرئيسية ، ثم يشير صراحة الى أن الرأس هـــو المدبر للامــور .

#### ٢ ـ النفـــس :

يؤمن ابن حزم(٢٦)..بأن وجود النفس سابق لوجود الجسد ، كما انه يشير الى أن النفس تنسى ، عند حلولها بالجسد ، ما كانت فيه فى دارالابتداء قبل حلولها فى الجسد ، ويقول أن النفس تغفل عما كانت فيه كغفلة من وقع فى طين غمر عن كل ما عهد وعرف قبل ذلك •

ويذكرنا ابن حزم في الفقرة الاخيرة ، بنظرية التذكر السقراطية (٢٧) ، حيث يذهب سقراط الى أن النفس قبل حلولها بالجسد كانت تعلم كل شيء ولكنها نسيت كل شيء عند حلولها بالجسد ، ولذا فالتعلم ما هو الا تذكر لما كانت تعلمه النفس قبل حلولها بالجسد ،

الانسان عند ابن حزم هو النفس ، واما الجسد فمستثقل ، ويضرب مثلا بأن المرء يسرع بدفن جسد حبيبه اذا فارقته نفسه ، وأسسفه لذهاب النفس ، وان كانت الجثة حاضرة بين يديه ، ولذا فالنفس عنده هي الذاكرة الحساسة المتلذذة المثلة (٢٨) ، ومما لا شك فيه أن هذه الفكرة سقراطية أيضا اذ أن الجسد عند سقراط آلة ، وان النفس هي الداركة الحساسسسة المتلذذة (٢٩) .

بعد هذا يتكلم ابن حزم عن قوى النفس الثلاث ، دون أن يشير الى تقسيمها صراحة ، ودون أن يذكر مصدر الفكرة الفلسفية ، وقد أشرنا قبل قليل أن أفلاطون أول من قسم قوى النفس الى ناطقة وغضبية وشهوانية ، وعنه أخذها واستعملها فلاسسفة ومفكرو الاسسلام(٣٠) فابن حزم كفقيه يرغب في الاخرة ويعمل لها ، ويسدى النصيحة على هيئة حكمة قائلا : (طالب الاخرة متشبه بالملائكة وطالب الشر متشبه بالشياطين وطالب الغلبة متشبه بالسباع وطالب اللذات متشبه بالبهائم )(٢١) فنلاحظ كيف استعمل قوى النفس الثلاث بحكمة دينية ، ثم لا يفتأ أن يضيف ان العاقل لا يغتبط بصفة يفوقه فيها سبع أو بهيمة ، وانما يغتبط بتقدمه في الفضيلة التي أبانه الله يها عن السباع والبهائم وهي التمييز ، ويستشهد(٣٢) بآية كريمة هي قوله تعالى : دواما من خاف مقام ربه ونهي النفس عن الهوى فان الجنة هي الأوى،

ورغم أن ابن حزم يريد بهذه الاية الكريمة محاربة الهوى ، الا أنه مع منا يفسرها تفسيرا فلسفيا ، فهو يقول أن نهى النفس عن الهوى جامع لكل فضيلة ، لان نهى النفس عن الهوى هو ردعها عن الطبع الغضبى وعن الطبع الشهوانى ، ثم استعمال النفس للنطق ، لان النفس به بانت عن البهائم والسباع(٣٣) ثم يستشهد بقول رسول الله صلى الله عليه وسلم : «لاتغضب» وأمره أن يحب المره لغيره ما يحب لنفسه ، فلم يلبث ابن حزم أن فسر حديث رسول الله كما فسر قوله تعالى سابقا ، حيث يقول أن النهى عن الغضب هو رمع النفس ذات القوة الغضبية عن هواها ، وفى أمره بأن يحب المره لغيره ما يحب لنفسه ، ردع النفوس عن القوة الشهوانية ، وجمع لازمة العدل الذي هو فائدة النطق الموضوع فى النفس الناطقة (٣٤) .

لابد من ذكر ملاحظة حول معالجة ابن حزم لقوى النفس ، فهو كفقيه ، وقد استشهد بقول الله ورسوله ، لم يذهب الى ما ذهب اليه فيما بعد كل من الغزالى (٣٥) المتوفى (سنة ٥٠٥ هـ) وابن قيم الجوزية (٣٦) المتوفى (سنة ٧٥١ هـ) ، حيث قسم كل منهما النفس الى ثلاث قسوى ، واسمتشهد باصطلاحات قرآنية فى ذلك ، فهناك النفس المطمئنة والنفس الامارة والنفس اللوامة ، ولكن مع هذا عند شرحهما لصفات كل نفس من هذه النفوسالثلاث ذهبا مذهبا فلسفيا أفلاطونيا ، فكل منهما عرف النفس المطمئنة والنفس الامارة والنفس اللوامة كما عرف أفلاطون النفس الناطقة والنفس المضبية والنفس الشمياة والنفس السميهانية ،

#### ٣ ـ الفضائل والرذائل:

يكاد يكون كتاب الاخلاق ما بين نصيحة لاقتناء الفضائل أو تحذير من اتيان الرذائل ، أو كما يعبر عنهما أحيانا بالطاعات والمعاصى • والفضيلةعند ابن حزم علم والرذيلة جهل ، وأن الذي يمارس الفضائل يعلم حسنها فيأتيها ويعلم قبح الرذائل فيجتنبها •

فان للعلم حصة في كل فضيلة ، وللجهل حصية في كل رذيلة (٣٧) ولكن مع هذا يستدرك ابن حزم من أنه رأى كثيرا من عامة الناس يسير سيرة فاضلة ، كما يذكر أنه لاحظ كثيرا ممن طالع العلوم ووصايا الحكماء ، ولكن مع هذا فهو شرير الخلق خبيث السيرة (٣٨) .

من الجدير بالذكر هنا أن سقراط (٣٩) أول فيلسوف قال بأن الفضيلة علم والرذيلة جهل · كما أن ابن المقفع (٤٠) قد سبق كثيرا من مفكرى الاسلام بقوله أن على الانسان أن يعمل الخير لانه خير بغض النظر عما يعود من فائدة ولذة ، ويجب اجتناب الشر لانه شر ، لاننا لانحبه ·

الفضائل عند ابن حزم أربع هي : العدل والفهم والنجدة والجود ، وعنها تتركب كل فضيلة • وكذلك أصول الرذائل أربعة ، هي الجور والجهسل والجبن والمسع ، وعنها تتركب كل رذيلة (١٤) وهذه بلا شك فضائل قوى النفس الثلاث عند أفلاطون(٤١) فالفهم فضيلة القوة العقلية والنجدة فضيلة اللقوة الغضبية استعملها ابن حزم بدل كلمة الشجاعة والجود استعملها بدلا من كلمة العفة التي هي قضيلة القوة الشهوانية • أما الرابعة فهي فضيلة العدل والتي توازن بين القوى الاخرى ليحصل في النفس التوازن والانسجام •

والفضيلة عند ابن حزم وسط بين الافراط والتفريط ، لان كلا الطرفين مذموم والفضيلة بينهما محمودة (٤٣) وان المعتدل في الحياة هـو من يلتزم التوسط ، الذي هو الاعتدال بين الطرفين المذمومين ، وان من يميـل الى الافراط أو التفريط فقد ابتعد عن الاعتدال (٤٤) ونظرية الاعتدال أو الوسط الذهبي بين الافـراط والتفريط هي نظرية أرسططاليسية منـذ أن اعتبر أرسطو (٤٠) الفضيلة وسط بين طرفين مذمومين هما التفريط والافراط .

ورغم أن ابن حزم اعتمد النظريات الفلسفية في الفضائل الاربع ، أو الوسط بين رذيلتين ولكنه مع هذا ينحو نحوا اسلاميا عندما يرشد الذين في فيهلون معرفة الفضائل أن يعتمدوا على ما أمر به الله تعالى ورسوله(٢٦) ، رغم أنه لا يستشهد في هذا المجال بآية قرآنية كريمة ولا بحديث نبوى شريف لان هذا بلا شك معروف عند المسلمين فالقرآن كتاب أخلاقي ، والرسول ما جاء الاليتمم مكارم الاخلاق .

بعد أن حدد الفضائل والرذائل الاربع ، والتي قال ان كل فضيلة ورذيلة متفرعة عنهما ، يذكر كثيرا من الفضائل ، حاثا على التمثل بها ، وكثيرا من الرذائل ، محذرا العمل بها ، فالصدق عنده فضيلة مركبة من العدل والنجسدة والكذب رذيلة متولدة من الجور والجبن والجهل ، ويعتبر الكذب أقبع رذيلة ، وتي أنه يعتبر الكفر نوعا من أنواعه ، فكل كفر كذب ، والكذب جنس والكفر نوع تحته (٤٧) كذلك يذكر بعض الفضائل الاخرى كالنزاهة والحلم والقناعة ، ورذائل مثل الحرص والحسد (٤٨) فالصبر فضيلة والعذر رذيلة (٤٩) والجود ان يبذل الانسان الفضل كله في وجوء البر (٥٠) والشجاعة عنده بذل النفس للموت عن الدين والحريم وعن المستجير المظلوم ، ثم لا ينسى أن يقول أن التقصير عن ذلك جبن (٥) وحد العفة أن تغض بصرك وجميع جوارحك عس الإجسام التي لا تحل لك ، فما عدا هذا فهو عهر · كما يعتبر الوقار فضيلة وهو وضع الكلام في موضعه ، وهو ضد السخف الذي يحده بأنه العمل والقول بما لا يحتاج اليه في دين ولا دنيا (٢٥) والوفاء كفضيلة مركب من العدل والجود والنجدة ، وهو ضد الجور · أما رذيلة العجب ، فينصح ابن حزم (٥٠) من ابتلى والنجدة ، وهو ضد الجور · أما رذيلة العجب ، فينصح ابن حزم (٥٠) من ابتلى والنجدة ، وهو ضد الجور · أما رذيلة العجب ، فينصح ابن حزم (٥٠) من ابتلى

بها ان يتخلص منها وذلك فليفتش ما فيه من رذائل ، فاذا اعجب بفضائله فسيجد أن له عيوبا كثيرة • فاذا اعجب المرء بعقله ، فكل فكرة سوء تمسر بخاطره تدل غلى نقص عقسله ، واذا اعجب بآرائه فليتفكر في سقطاته ، واذا أعجب بخيره فليتذكر معاصيه وتقصيره ، واذا اعجب بعلمه فانها موهبة من الله وليتفكر بالذي خفي عليه وما يجهله من أنواع العلم ، واذا أعجب بشجاعته فيوجد من هو أشجع منه ، وان اعجب بماله فكم من ساقط خسيس أغنى منه ، وان أعجب بنسبه فهذه أسوأ صفة لان المهم سيرته في هذه الحياة ، واذا اعجب بقوة جسمه فليتفكر أن البغل والحمار والثور أقوى منه • ولذلك ينصح ابن حزم (أق) بالعدل لان العادل بعيد عن العجب ، وذلك لعلمه بموازين الاشياء وان حد العدل أن تعطي من نفسه الواجب وتأخذه وحد الجور أن تأخذه ولا تعطيه ، ولهذا فالعدل حصن يلجأ اليه كل خائف ولا ترى انسانا يذم العدل ، فحتى الظالم اذا رأى من يريد ظلمه دعا الى العدل وأنكر الظلم وذمه •

#### ٤ ـ المارسية:

الاخلاق عند ابن حزم ممارسة ، وتمام العدل عنده رياضة النفس ويعترف أن رياضة الانفس أصعب من رياضة الاسد ، لان الاسد اذا سجنت في البيوت التي تتخذها لها الملوك آمن شرها ، رالنفس ان سجنت لم يؤمن شرها(٥٥) ويضرب أمثلة على نفسه وكيف كانت تسيطر عليه بعض الرذائل، وكيف استطاع بالممارسة أن يتغلب عسلي تلك الرذائل أو العيوب كما يسميها(٥٦) حتى يذكر أنه تغلب عليها عن طريق الرياضة وعن طريقالاطلاع على ما قالت الانبياء والحكماء فيذكر مثلا بعض الرذائل التي كانت متمكنة منه مثل الغضب والحقد والعجب ومحبة بعد الصيت والغلبة(٥٠) فيقول: (لمأزل أداوى ذلك بالامساك وتحكيم العقل والصبر الشديد حتى استطعت التغلب أداوى ذلك بالامساك وتحكيم العقل والصبر الشديد حتى استطعت التغلب أداوى ذلك بالامساك وتحكيم العقل والصبر الشديد حتى استطعت التغلب على هذه العيوب) ورغم أن ابن حزم يذكر أنه تغلب بعون الله مرة ، وانه أمسك عما لا يحل في الديانة فانه ينتهى الى القول بأن النفس الغضبية اذا أمسك عما لا يحل في الديانة فانه ينتهى الى القول بأن النفس الغضبية اذا

بعد كل ايمان ابن حزم برياضة النفس ، وكيف انه داوى نفسه من عدة رذائل أو عيوب ، يأتى برأى معاكس تماما ، فهو يذهب الى أن أفضل نعم الله على العبد أن يطبعه على العدل وحبه ، وعلى الحق وايثاره ، واما من طبع على الجور واستسهاله وعلى الظلم واستخفافه فلييأس من أن يصلح نفسه أو يقوم طباعه أبدا ، وليحلم انه لا يفلح في دين ولا في خلق محمود (٥٩) .

الحقيقة أنه لرأى غريب أن يصدر من مفكر يكتبه في كتاب أخلاقي كتبه لمعالجة أمراض النفوس مع أنه هو نفسه يعترف بأنه داوى عيوبه رغم الصعوبة

التى كان يلاقيها من تغلب بعض الرذائل على خلقه ــ بالمهارسة ورياضة النفس • كما ان أغلب فلاسفة الاخلاق من قبله قد آمنوا بالمهارســة فى تقويم اعوجاج النفس ، سواء فلاسفة اليونان أم فلاسفة الاسلام ، فأرسطو(٩٥) يقــول ان الفضيلة والحكمة والفنون تكتسب عن طريق المهارسة • أما أفلاطون(٢٠) فرغم أنه أعطى المكان الاول للاستعدادات الفطرية فانه لا ينكر فضــل المهارسة فى تهذيب الاخلاق ، واكتفى بذكر الرازى(١٦) والفارابى(٢٢) ومسكويه (٣٠) من فلاسفة الاسلام الذين آمنوا بأن الاخلاق مهارسة •

#### ه \_ الزهــد والسـعادة:

ينصح ابن حزم بالبساطة في الحياة وترك التكلف، ويعطى مثلا برسول الله صلى الله عليه وسلم، انه كان لا يتكلف ما يحتاج اليه، فهو يأكل التمر اذا حضر بدون خبز والخبز بدون تمر، ويزور المريض من أصحابه راجلا في أقصى المدينة (١٤) ولذلك فيقول أن تطلع النفس فيه هم وقلق (١٥)، وهو ينصح بالابتعاد عن الهم، ويقول ان كل الناس في مختلف الازمنة والامكنة متفقون على طرد الهم سواء العالم أو الجاهل (٢٦)، وان على الانسان أن يعلم أن الدنيا ذاهبة فعليه أن يعمل للاخرة، فالعمل باق وجزاؤه الجنة وأن خير وسيلة لطرد الهم هو التوجه لله عز وجل بالعمل للاخرة، لان العمل للاخرة سالم من لل عيب، خالص من كل كدر، وانه موصل الى طرد الهم على الحقيقة، لان العامل أمل لللاخرة اذا امتحن بمكروه لم يهتم بل يسر اذ رجاؤه في عاقب ما ينسسال (٢٧).

نلاحظ أن ابن حزم يضرب مثلا للزهد وبساطة الحياة بالنبى • ولا شك أن حياة الرسول صلى الله عليه وسلم كانت مثال البساطة في الحياة (٦٨) كما أن الخلفاء الراشدين والصحابة من بعده عاشوا حياة كلها زهد وبساطة وحثوا الاخرين على الاقتداء بهم(٦٩) • كما أن فلاسفة ومفكرى الاخلاق في الاسلام قد نصحوا بقمع القوة الشهوانية والابتعاد عن شهوات الجسد مثل ابن المقفسع وأبي بكر الرازى والفارابي ومسكويه • كما نلاحظ أن السعادة عند ابن حزم هي سعادة الاخرة ، لان الدنيا فانية وكل تطلع اليها لا يجلب الا الهم وان الراحة والطمأنينة بالاتجاه كليا الى الله تعالى •

ورغم ان ابن حزم ينصح بالانفراد عن الناس للسلمة ، فانه لا يعنى القطيعة ، بل يخول : ولكن أجعلهم كالنار تدن بها ولا تخالطها (٧٠) ، ولكن مع هذا ينصح بمسايرة أصحاب الفضائل أهل المواساة والبر والصدق والصبر وآلوفاء والحلم وصفاء الضمائر وصحة المودة (١١) ويحذر من مسايرة الخبثاء من الناس وجلساء السوء (٧٢) ،

يرى ابن حزم أن من علامات الزهد في الدنيا أن ينسى الانسان عند النوم كل علائق الدنيا (٧٣) • ثم يأتي بمثل آخر عندما قال ابن السماك للرشيد وقد دعا بحضرته بقدح ماء ليشربه ، فقال له : يا أمير المؤمنين لو منعت هذه الشربة بكم كنت ترضى أن تبتاعها ؟ فقال له الرشيد بملكى كله • قال : يا أمسير المؤمنين ، فلو منعت خروجها منك ، بكم كنت ترضى أن تفتدي من ذلك ؟ قال : بملكى كله • فقال : يا أمير المؤمنين اتفتبط بملك لا يساوى بولة ولا شرية ماء ؟(٧٤) ولذا فابن حزم ينصح بشكر الله ، لانه هو الذي شق لنا الابصار الناظرة وفتق فينا الاذان السامعة ومنحنا الحواس الفاضلة ، ورزقنا النطق وسخر لنا ما في السموات والارض (٧٥) • فعلى الإنسان تعلم الخير والعمل يه (٧٦) ، لان ابن حزم يقول اننى تأملت الناس فوجدت الفاضل يحب أن يكون الجميم فضلاء والناقص يحب أن يكون الجميع نقصاء(٧٧) ولذا فهو ينصيح بوعظ أهل الجهلوالمعاصى والرذائل ولكن باللين وليس بالجفاء والاكفه ار (٧٨) لان النبي صلى الله عليه وسلم كان ينصح برفق وقال الله تعالى فيه(٧٩) : ( ولوا كنت فظا غليظ القلب لانفضوا من حولك ) • فعلى الانسان الذي ينصبح الاخرين أن يكون قدوة لهم بعمل الخير ، لان أقبح شيء في العالم \_ برأى ابن حزم ــ (^^) أن يأمر الانسان بشيء لا يأخذ به في نفسه ، أي ينهي عن شيء يستعمله ، وأقبح منه من لم يأمر بخير ولا نهى عن شر وهو مع ذلك يعمل الشر ولا يعمل الخير (٨١) . ويأتي بمثال شعرى من قول أبي الاسود الدؤلي (٨٢):

لا تنسه عن خلق وتأتى مشسله

عار عليك اذا فعلت عظيم

ثم بقوله تعالى (٨٣) : ( أتأمرون الناس بالبر وتنسون أنفسكم ) ٠

# ٦ - الصداقة والمحبسة:

يحد ابن حزم الصديق بأنه الذي يسره ماسر صديقه ويسوؤه ما أساء صديقه <sup>(4)</sup> ، ويحذر من خالط الناس ، بأن لا يتوهم أن كل من صحبه هو صديق مخلص ، اذ ربما هو عدو مناصب(<sup>(4)</sup>) ولكن مع هذا فلا يستعمل مع هذا سوء المعاملة ولكن يجب أن يسلك الانسان طريق الهداية حتى يفارق الناس راحلا الى ربه تعالى وهذه الطريقة هي طريق الفوز في الدين والدنيا (<sup>(7)</sup>) وينصح ابن حزم الشخص أن يكتم سر من وثق به ، وان يعامل كل واحد وينصح ابن حزم بالاستكثار من الاخوان والاصدقاء ، ويجب أحمل معاملة ولا ينصح ابن حزم بالاستكثار من الاخوان والصدقاء ، ويجب ألا يكلف الصديق صديقه الامثل ما يبذل له (<sup>(7)</sup>) ، والصديق الحق من يؤثر صديقه على نفسه (<sup>(8)</sup>) واذا نصح الانسان صديقه يجب أن ينصحه بلين (<sup>(8)</sup>)

ويقول ابن حرّم أن على العاقل الا يغتر بصداقة حادثه أيام دولته ، فكل أحد صديقه يومئذ(١٠) • وينصح ابن حرّم : لا تصاهر الى صديق ولا تبايعه ، بروح الفقيه الاديب مع انه يعالج موضوع الحب في كتابه : طوق الحمامة ، فما رأينا هذين العملين الا سببا للقطيعة وان ظن أهل الجهل أن فيهمسسا تأكيدا للصلة وليس الامر كذلك ، لان هذين العقدين داعيان كل واحد الى طلب خط نفسه والمؤثرون على أنفسهم قليل جدا ، فاذا اجتمع طلب كل امرى حظ نفسه وقعت المنازعة ، ومع وقوعها فساد المودة (١٩) .

أما المحبة عند ابن حزم فهى الرغبة فى المحبوب وكراهية منافرته (٩٢) وان درجات المحبة خمسة ، أولها الاستحسان وهو أن يتمثل الناظر صورة المنظور اليه حسنة أو يستحسن أخلاقه ، وهذا يدخل فى باب التصادق ، ثم الاعجاب وهو رغبة الناظر فى المنظور اليه وفى قربه ، ثم الالفة وهى الوحشية اليه متى غاب ، ثم الكلف وهو غلبة شغل البال به ، وهذا النوع يسمى العشق، ثم الشغف وهو امتناع النوم والاكل والشرب وربما أدى ذلك الى المرض أو الى التوسوس أو الى الموت (٩٣) ويذكر ابن حزم أن هناك من مات أسفا على ولدمكما يموت العاشق أسفا على معشوقه كما ان هناك من شهق من خوف الله تعالى ومحبته فمات ، ورغم ان ابن حزم يبدأ بذكر الحب الجسدى فانه يقول ان ذلك يلحقه الملل، وان الحبالحقيقى الخالد لايكون الا فى الجنة فهى دار القرار ١٤٥) ،

#### خاتمىية:

رغم أن كتاب الاخلاق لابن حزم ليس كبير الحجم ، فانه ملى بالحكم والنصائح والافكار الاخلاقية ولا شك أن القضايا التي عالجها ابن حزم ، قسد كتب فيها كثير من مفكرى وفلاسفة الاخلاق في الاسلام ، ابن حزم اختلف عن سابقيه انه كتب الكتاب باسلوب أدبي ، بينما نجد مثلا كتب الفارابي الاخلاقية يغلب عليها الاسلوب الفلسفي واذا قارنا كتاب أخلاق ابن حزم مع كتب أخلاقية سابقة نجد الفروق واضحة (٩٥) ، فالفارابي رغم أنه يمزح الاراء الفلسفية بالدينية ، الا أن السيطرة دائما للاراء الفلسفية وأبو بكر الرازي يعالج المشكلات الاخلاقية بروح فلسفية لا أثر للدين فيها ويحي بن عدى يكتب كتابه تهذيب الاخلاق تحت تأثير الفلسفة دون أن يكون هناك أثر لدين ، أما مسكويه ففي كتاباته الاخلاقية وكمثل في كتابه تهذيب الاخلاق ، يمزح الاراء مسكويه ففي كتاباته الاخلاقية وكمثل في كتابه تهذيب الاخلاق ، يمزح الاراء الدينية بالفلسفية ، ويحاول دائماً أن يخضع الاراء الفلسفية للدينية ولكن مع منا فاسلوب الكتاب يغلب عليه الطابع الفلسفية مسم سيطرة الروح الدينية فهسو يتميز بأنه مزج الاراء الدينية بالفلسفية مسم سيطرة الروح الدينية عسل الكتاب ،

#### الهوامش

۱ ـ طبع الكتاب عدة طبعات في القاهرة والاسكندرية ، فقد طبع لاول مرة في القاهرة سنة ۱۹۰۸ تحقيق أحمد عمر المحمصاني وطبعة ثانيـة دون تاريخ ، وطبعة ثالثة تحقيق احسان رشيد عباس ، أما في الاسكندرية فقــد طبع عام ۱۹۱۳ في مطبعة غرزوزي ، وطبعة ثانية في الاسكندرية أيضا ،

أما في بحثنا هذا ، فسنعتمد على طبعة حديثة بعنوان كتاب الاخسلاق والسير ، من تحقيق السيدة ندى توميش ، ، بيروت ١٩٦١ ، حيث حققت السيدة ندى معتمدة على الطبعات السابقة المذكورة ، مقارنة النصوص جميعا في بنسخة اسطنبول الخطية ، بالاضافة الى ترجمتها النص الى الفرنسية ،

۲ ـ ابن حزم: كتاب الاخلاق ص ۱۲

٣ \_ كتاب الاخلاق ص ٩٢

٤ \_ كتاب الاخلاق ص ١٢

۵٦ ص ٦٥

٦ ـ كتاب الاخلاق ص ٢٧

٧ \_ كتاب الاخلاق ص ٧٧

٨ ـ كتاب الاخلاق ص ٦٣

9 — Aristotle, Ethica Nicomachea, English Translation, by D. Ross, Oford 1925, IX 9 1170.

١٠ ـ كتاب الاخلاق ص ١٨

١١ \_ كتاب الاخلاق ص ٢٢

۱۲ ـ كتاب الاخلاق ص ٥٥

١٣ ـ اكتاب الاخلاق ص ٥٥٠

١٤ ـ كتاب الاخلاق ص ١٣٠

١٥ ـ "كتاب الاخلاق ص ٢١ ٠

١٦ ـ كتاب الإخلاق ص ٢٢ ٠

۱۷ \_ كتاب الاخلاق ص ۲۲ ·

۱۸ ـ كتاب الاخلاق ص ۱٦ .

۱۹ \_ كتاب الاخلاق ص ۸۹ · ۲۰ \_ كتاب الاخلاق ص ۹۹ ·

۲۱ ـ كتاب الاخلاق ص ۱۷ .

۲۲ \_ كتاب الاخلاق ص ۷۷ ٠

23 — Plato, The Republic, English, Translation, by B. Jowett.
Oxford 1888, IV, 435

24 — Aristotle, Ethica Nicor achea, 1 13, 1162 ab. 11 1, 1103 a,
 X 2 1172 b.

Aristotle, De Anima, English Translation by J. A. Smith, Oxford 1931, II 3 414 a, III 9 432 a, 10 433 ab.

- ۲۵ \_ كتاب الاخلاق ص ۵۷ .
- ٢٦ \_ كتاب الاخلاق ص ٢٩ ٠

۲۷ \_ أفلاطون : فيدون ، ترجمة الدكتور على سامى النشار وعاش الشربيني في الاسكندرية ١٩٦٥ م ص ٤٨ \_ ٥٦ .

- ۲۸ \_ كتاب الاخلاق ص ۲۹ .
- ۲۹ ـ أفلاطون : فيدون ص ۸۸ ٠
  - ۳۰ ـ انظر مثلا:

\_ الكندى : رسائل الكندى الفلسفية تحقيق أبو ريدة ، القاهرة ١٩٥٠ ح. ١ ص ٢٧٤ ٠

\_ أبو بكر الرازى : رسائل فلسفية تحقيـــق بول كراوس ، القاهرة ١٩٣٩ م ص ٢٧ ٠

ـ الفارابي : المدينة الفاضلة ، القاهرة ـ بدون تاريخ ص ٤٧ ـ ٥١ .

\_ اخوان الصفاء: رسائل اخوان الصفاء، القاهرة ١٩٢٨ \_ ج ٣ ص٨٣ \_ مسكويه: تهذيب الاخلاق، تحفيق قسطنطين زريق، بيروت ١٩٦٦م\_

ص ۱۵ ــ ۱۹

\_ ابن سيناء : أحوال النفس ، القاهرة ١٩٥٢ م ـ ص ٢٧ 🕯

( لا أعتقد أن المجال يتسع هنا للخوض في البرهنة على انتقال فلسفة افلاطون وأرسطو الى العالم الاسلامي ، اذ أن هذا العمل يحتاج الى مقالة منفصلة كاملة ، والمعروف أن كتب أفلاطون وأرسطو بدأت تترجم وتتداول في وقت مبكر بالنسبة للعصر الذي عاش فيه ابن حزم ) .

- ٣١ \_ كتاب الاخلاق ص ١٨ ٠
- ٣٢ \_ كتاب الاخلاق ص ١٩٠٠
  - ٣٣ \_ كتاب الاخلاق ص ١٩ ٠
  - ٣٤ \_ كتاب الاخلاق ص ١٩٠

٣٥ ــ الغزالي : احياء علوم الدين ، القاهرة ١٢٨٢ هـ ج ٣ ص ٤ ٠

٣٦ \_ ابن قيم الجوزية : كتاب الروح ، القاهرة ١٩٥٧ م ص ٢٢ ، ٢٢ ، ٢٢٠ .

٣٧ \_ كتاب الاخلاق ص ٢٤ ٠

۳۸ \_ كتاب الاخلاق ص ۲۶ .

```
٣٩ ـ أفلاطون : فيدون ص ٤٠ ـ ٤٢ ·
```

42 — Plato, The Republic, IV, 435.

59 — Aristotle, Ethica Nicomachea, II i 1103 ab. VI ii II 43 b, VII 5 1148 b, X 8 1179, 9 1180 a.

60 — Plato, The Republic, II,374, III, 409, IV, 444.

٦٢ ـ الفارابي : كتاب التنبية على سبيل المسعادة ، حيدر آباد الدكن ١٣٤٦ هـ ص ٩٠

الفارابي: المدينة الفاضلة ص ٩٣ ـ ٩٦ ٠

٦٣ ـ مسكويه: تهذيب الاخلاق ص ١٠ ، ١٣ ٠

#### ٦٧ ــ كتاب الإخلاق ص ١٥٠

68 - D. M. Donaldson, Studies in Muslim Ethics, London 1963, P. 194.

79 - الماوردي : أدب الدنيا والدين ، اسطنبول ١٢٩٩ م الطبوسي : مكارم الاخلاق ، طهر ان ١٣٧٦ هـ ص ١١٥٠٠ A. J. Arberry, Sufism, Oxford 1942, P. 32.

- ٧٠ ـ كتاب الاخلاق ص ٢٦ ٠
- ٧١ \_ كتاب الاخلاق ص ٢٣ ٠
- ٧٢ \_ كتاب الاخلاق ص ٢٤ ، ٦٠ .
  - ٧٢ \_ كتاب الاخلاق ص ٥٩ ٠
  - ٧٤ ـ كتاب الاخلاق ص ٦٧ ٠
  - ٥٧ \_ كتاب الاخلاق ص ٨٧ ٠
  - ٧٦ ـ كتاب الاخلاق ص ٩١٠
  - ۷۷ \_ كتاب الاخلاق ص ٦١ ٠
  - ۷۸ \_ كتاب الاخلاق ص ٦٠ ٠
  - ٧٩ \_ كتاب الاخلاق ص ٦١ ٠
  - ۸۰ ــ كتاب الاخلاق ص ۹۱ .
  - ٨١ \_ كتاب الاخلاق ص ٩٢ ٠

  - ۸۲ \_ كتاب الاخلاق ص ۹۲ ٠
  - ۸۳ \_ كتاب الاخلاق ص ۹۲ ٠
  - ٨٤ ـ كتاب الاخلاق ص ٣٩٠
  - ٨٥ \_ كتاب الاخلاق ص ٣٧ ٠
  - ٨٦ \_ كتاب الاخلاق ص ٣٨ ٠
  - ۸۷ \_ كتاب الاخلاق ص ٤٢ .
  - ۸۸ \_ كتاب الاخلاق ص ٤٣ .
  - ٨٩ ـ كتاب الاخلاق ص ٣٤٠
  - ٩٠ \_ كتاب الاخلاق ص ٢٨ ٠
  - ۹۱ \_ كتاب الاخلاق ص ٤٦ ٠
  - ۹۲ \_ كتاب الاخلاق ص ٤٧ ٠
- ٩٣ \_ كتاب الاخلاق ص ٥١ \_ ٥٢ .
  - ٩٤ \_ كتاب الاخلاق ص ٥٩ •

( الشيء الذي الاحظه أن ابن حزم يعالج موضوع المحبة في هذا الكتاب بروح الفقيه الاديب مع أنه يعالج موضوع الحب في كتابه: ( طوق الحمامة ) بروح فلسفية حيث أن أثر الحب الافلاطوني واضح في ثنايا الكتاب أنظر مقالنا: ( الحب الافلاطوني في كتاب طوق الحمامة ) مجلة الاديب بيروت 19۷۲ عدد كانون الثاني ٠

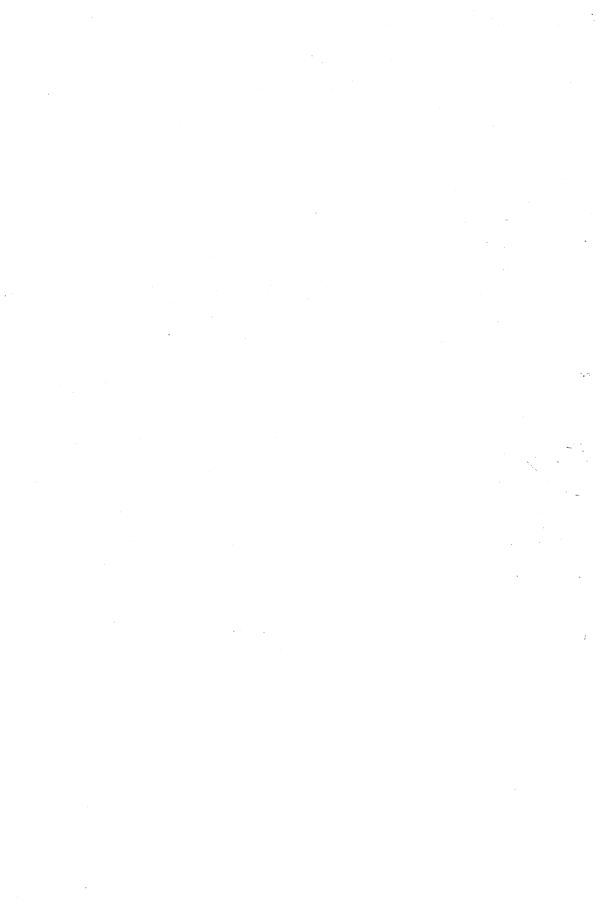
#### ٩٥ \_ أنظر مثلا:

#### (أ) الفارابي:

- ـ المدينة الفاضلة ، القاهرة ـ بدون تاريخ ٠
- ـ الفصول المدنى ، تحقيق دنلوب ، كمبرج ١٩٦١ ·
  - \_ كتاب الفصوص ، حيدر أباد الدكن ١٣٤٥ هـ
- التنبيه على سبيل السعادة ، حيدر آباد الدكن ١٩٤٦ هـ ٠
- ـ رسالة في السياسة ، تحقيق لويس شيخو ، بيروت ١٩١١ ·
  - تحصيل السعادة ، حيدر آباد الدكن ، ١٩٤٥ هـ ٠
- (ب) أبو بكر الرازى: رسائل فلسفية ، تحقيق بول كراوس ، القاهرة ١٩٣٩ ٠
- ( ج ) يحيى بن عدى : تهذيب الاخلاق طبع طبعات كثيرة ، أنظر مشلا طبعة جرجس عوض القاهرة ١٩١٣ ٠
- ( د ) ــ مسكويه : تهذيب الاخلاق ، تحقيق قسطنطين زريق ، بيروت ١٩٦٦ ·

# القلفة والأ

د. ياسايف عرببحت كلية النابعة الفائح



يحاول ابن سينا تطوير مفه و الزمان الارسططاليسي من حيث أنه «مقدار الحركة» (١) فيصف الزمان في كتاب النجاة بأنه امكان ، ويبرهن على هذا الامكان من خلال الحركة ٠٠٠ ورغم ما في هذا البرهان من دور كما سنعرف فيما بعد ، فانه يحدد ماهية الزمان تحديدا أكثر دقة من تحديد أرسطو ، فلم يعد الزمان مجرد مقدار للحركة بل هو « امكان ذو مقدار يطابق الحركة »(٢) ومن خلال هذا التطابق بين الحركة والزمان يسهل على ابن سينا اثبات اتصال الزمان لان « كل ماطابق الحركات فهو متصل ، ومتقضى الاتصال متجدده »(٣) وعندما اختبر المتكلمون تحديد ابن سينا للزمان اكتشفوا أن صاحب ( النجاة ) لم ينج من اشكالين رئيسيين نسميهما « اشكال أولية الزمان » و ( اشكال اتصالية الزمان ٠

وعن طريق مفهوم « الامكان » يحاول ابن سينا اصلاح تعريف أرسطو القائل بأن الزمان « مقدار الحركة بحسب المتقدم والمتأخر »(٤) فيربط بين الزمان \_ من حيث أنه مقدار الحركة \_ وكمال القدرة الالهية • فلو افترضنا على سبيل المثال أن للعالم بداية في الزمان وقدرنا زمان العالم منذ بدايته حتى الآن بالف دورة لفلكه ، فمما لا شك فيه أننا نستطيع أن نفترض أن موجد العالم قادر على ايجاد فلكه في زمان سابق يقدر بألفي دورة ٠٠٠ وهكذا الى مالا نهاية ٠ وهذا الإمكان اللامتناهي لا حقيقة له الا الزمان ونفي القول بلا تناهي الزمان يؤدي الى المحال وذلك من وجهين : اذ يؤدي اما الى القول بانتقال الموجد مسن العجز عن الايجاد في وقت سابق الى القدرة في وقت لاحق ، أو الى القول بانتقال المخلوقات من الامتناع الى الامكان (°) · وقد استطاع ابن سينا عن طريق الربط بين مفهوم الامكان والكمال أو القدرة الالهية أن يصل الى حل الكثير من اشكالات مذهب أرسطو أهمها اشكال أزلية العالم حيث وضع نظرية تتوسط القول بحدوث العالم زمانيا وقدمه ، وسمى هذه النظرية بالحدوث الابدائمي أو الحدوث الذاتي Inceptis essentialis ورغم محاولة ابن سينا الجادة لحل اشكالات الزمان فانه لم يستطع أن يتخلص هنا مناشكالين رئيسيين نسميهما بأشكال كلية أو مجموع الزمان واشكال حقيقة الزمان •

#### ١ \_ اشكال اولية الزمان:

يستخلص ابن سينا مفهوم الزمان على أنه امكان من خلال مثال تساوق وتلاحق الحركات، فلو افترضنا أن حركتين على مقدار واحد من السرعة ابتدأتا مما لقطع مسافة معينة فانهما ينتهيان معا، وان ابتدأت احداهما قبل الاخرى مع تساوى سرعتهما، فان الحركة الاولى تقطع المسافة قبل الحركة الثانية، وان ابتدأتا معا مع اختلاف في السرعة فاننا نجد الحركة البطيئة تقطع مسافة أقل مما تقطعه الحركة السريعة، وينتهى ابن سينا من خلال المقارنة للحركات المساوقة والمتلاحقة الى القول بأن هناك امكانا للسريع والبطىء تقع فيه الحركة وهو الزمان (٦) والاعتراض على هذا الدليل لوجود الزمان هو أنه ينطوى على دور، ويلخص فخر الدين الرازى هذا الدور في نقطتين رئيسيتين:

(أ) اناثبات الزمان ينبنى هنا على صحة امكان وجود حركتين متساوقتين وهذا التساوق لا يمكن تفسيره الا بالمعية في الزمان ومن ثم لا يمكن اثبات الزمان الابهذا التساوق ولا يمكن اثبات هذا التساوق الا بعد اثبات الزمان ورب بني هذا الدليل على صحة وجود حركتين مثلاحقتين ولا يمكن اثبات التلاحق أو السرعة والبطء الا بعد اثبات الزمان وهنا يلزم الدور أبضا الربان وهنا المنابع البحد اثبات الزمان وهنا المنابع المنابع

ويرد شارح ابن سينا ( فخر الدين الرازى ) على هذين الاعتراضين فيقول بأن العلم بأصل وجود الزمان علم أولى بديهى ويدافع عـــن ابن سينا مفسرا برهانه السابق على أنه اثبات لماهية الزمان أى لحقيقته المخصوصة وليساثباتا لموجوده فيقول : « ان العلم بأصـــل وجود الزمان علم أولى بديهى والمطلوب بالبرهان ليس كونه موجودا بل المطلوب منه حقيقته المخصوصة وهى كونــه مقدارا للحركة ولذلك قال الشيخ ( يعنى ابن سينا ) فى النجاة « اذا كان يوجد في هذا الامكان زيادة ونقصان فوجب أن يكون هذا الامكان ذا مقدار يطابــق الحركة () ) فالشيخ ما أنتج من قبول هذا الامكان للزيادة والنقصان كونه أمرا وجوديا بل أنتج منه كونه مقدار مطابقا للحركة فظهر أنه ليس الغرض من هذا البرهان اثبات أصل وجوده بل تحقيق ماهيته ٠٠٠ والعلم بوجـــود الزمان أولى بديهى ، (٩) ٠

ومن الانصاف أن نقول أن فخر الدين الرازى لم يكن متعسفا في تفسيره لبرهان ابن سينا حيث أن التصور الاولى عند ابن سينا لا يتم تعريفه الا عن طريق الدور ، ولا يمكن أن يعرف بما هو أعرف منه فيقول بهذا الصدد : « وأولى الاشياء بأن تكون متصورة لانفسها الاشياء العامة للامور كلها كالوجودوالشيء والواحد وغيره ، ولهذا ليس يمكن أن يبين شيء منها ببيان لا دور فيه البتة ، أو ببيان شيء أعرف منها »(١٠) .

ويوضع ابن سينا علاقة المعرفة الاولية بالدور في أكثر من مثال فحينما نقول عن الموجود بأنه هو الذي ( اما أن يكون فاعلا أو منفعلا ) فان الفعل والانفعال صفات للموجود والموجود أعرف من صفاته و بالمثل يمكن القول بأن التساوق والتلاحق صفات للزمان والزمان أعرف من صفاته وبالتسالي يكون الرمان أوليا بديهيا .

وفى الفلسفة الحديثة نجد كانت Kant يتبع نفس المنهج فى اثبات أولية الزمان حيث يعبر عن أولية الزمان فى كتابه نقد العقل المحض قائلا « الزمان ليس مفهوما حسيا مشتقا من خبرة ما » ويبرهن على هذه القضية على النحو التالى « لان ما هو متساوق أو متلاحق لا يمكن أن يصبح محسوسا اذا لم نفترض أولية تصور الزمان » ومن هذه الحجة يستخلص كانط النتيجة التالية ( فقط تحت هذا الشرط يمكن تصور بعض الاشياء معا فى زمن واحد (متساوقة) أو فى أزمنة مختلفة ( متلاحقة) (١١) •

وبرهان كانط على أولية الزمان هو نفس البرهان الذي طرحه فخسر الدين الرازى في كتابه المباحث المشرقية والذي يرتد الى أبن سينا أي أن الدور المترتب على التساوق والتلاحق دليل على أولية الزمان وليس دليلا على وجوده •

واذا كان كل من ابن سينا ومن بعده كأنت يثبت من خـــلال التساوق والتلاحق أولية الزمان ، فان بعض علماء الكلام يحاولون اثبات ما نسميه باشكال الاستتباع ، ويعتبرون هذا الاشكال دليلا كافيا على اثبات أن ليس للزمان سوى الوجود الاعتبارى الذاتي .

وملخص الاشكال الذي يثيره علماء الكلام هو: أن كل حركة من حيث وجودها الخاص مستتبعة زمانا خاصا بها والدليل على ذلك هو أن كل حركة من حيث هي هي مستتبعة مكانا يخصها ، واذا وجدت الحركات معا كانت أزمنتها المستتبعة متساوقة وهذا التساوق للازمنة المستتبعة معية زمنية ، فيسلزم أن يحيط بتلك الازمنة زمان آخر هو هذه المعية الزمنية ، وهذا الزمان المحيسط يكون مع تلك الازمنة المستتبعة معية زمنية فيلزم أن يكون هناك زمان آخر محيط بتلك الازمنة وهكذا الى ما لا نهاية (١٢) ، وخلاصة القول هو أن اشكال الاستتباع يؤدى الى القول بلا تناهى المكان ، فاذا كانت الازمنة التي تحيسط ببعضها البعض لامتناهية وحيث أن الازمنة تتبع الحركات فيلزم أن تكون هناك حركات لا متناهية و بالتالى وجود أجسام لا متناهية في المكان اللامتناهي ٠٠٠ و يمكننا أن نستخلص من اشكال أولية الزمان النتائج التالية :

(1) يؤدى هذا الاشكال الى الاثبات والهدم لنظرية أرسطو القائلة بان الزمان مقدار الحركة فكما يثبت ابن سينا من خلال الحركات المتساوقة أن الزمان مقدار الحركة الدائرية التى تشترط تناهى المكان، فان المتكلمين يثبتون من خلال

الحركات المتساوقة استحالة تناهى المكان ، وبعبارة أخرى يكون هذا الاشكال نوعا من تكافؤ الادلة على تناهى ولا تناهى المكان ·

ر ج ) اذا كان شارح ابن سينا يستخلص من التساوق البرهان عسلى أولية الزمان فان علماء الكلام يستخلصون من التناقض الذى يؤدى اليه اشكال الاستتباع الى أن وجود الزمان اعتبارى ذاتى وينفون الوجود الحقيقى له •

# ٢ \_ اشكال اتصالية الزمان:

ويتمثل هذا الاشكال في تطابق الزمان والحركة والمكان ، فالزمان ينقسم الله الماضي والحاضر والمستقبل ، والماضي هـو ما كان موجـودا والمستقبل ما سيصير موجودا ، والحاضر اما أن يكون موجودا أو غير موجود ، فان كان غير موجود فلا وجود للزمان على الاطلاق وهذا خلاف المفروض ، واذا كان موجودا فاما أن يكون غير منقسم واما أن يكون منقسما الى أجــزاء فان كان الحاضر منقسما ، فاما أن تكون أجزاؤه متساوقة فيلزم اجتماع أجزاء الزمان وهذا محال الضرورة واما أن تكون متلاحقة فلا يكون الحاضر كله حاضرا ولا بد من القول أن الحاضر آن أو فصل غير منقسم ، وبالتالي يتركب الزمان من آنات متتالية غير متجزئة فتكون الحركة مركبة من أجزاء لا تتجزأ لان الزمان من عوارضها وينطبق هذا على الجسم أيضا (١٣) ،

ويستخلص الاشاعرة من هذا الاشكال المعارض لمذهب أرسطو وابن سينا أن اتصال الزمان أمر ذاتي اعتباري مرده الى المخيلة والزمان الحقيقي هو الجزء الذي لا يتجزأ •

ويرد ابن سينا على هذا الاعتراض من خلال القول بعدمضرورة التطابق بين الاخص أى آنات الزمان وفصوله الحسية وبين الاعم أى الزمان من حيث أنه امكان غير مشتق من الخبرة الحسية ، وبتعبير ابن سينا نفسه ( لا يلزممن كذب الاخص كذب الاعم ) فلا يتحدد وجود الزمان في الماضي أو المستقبل أو الآن ؛ لان هذه الاجزاء هي الزمان الاخص والزمانالاعم هو الامكان المفترض بين مبدأ المسافة ومنتهاها والذي يمكن أن تقع فيه حركة معينة على قدر مخصوص من السرعة « ولما عرفنا بالضرورة أن لهذا الامكان وجودا علمنا أن الزهان موجود وان لم يكن وجوده حاصلا في المساضي أو المستقبل أن الان » (١٠٤) و يصل ابن سينا من خلال هذا التعييز بين الاخص والاعم الى عكس النتيجة التي يصل اليها الاشاعرة وهي قوله بأن أجزاء الزمان كفصول متتالية ليس لها الا الوجود الاعتباري ، أما الوجود الحقيقي للزمان فهو الامر المتصل •

ويرى فخر الدين الرازى أن حل ابن سينا للاشكال من خلال التمييز بين الاخص والاعم مشكل فى حد ذاته ، لان الشيء الذى لا يكون موجودا فى الحال وليست له حالة وجود فى الماضى ولن يكون موجودا فى المستقبل يستحيل أن يكون له وجود على الاطلاق ، ويحاول الرازى حل اشكال اتصالية الزمان بطريقة جدلية من خلال الحركة نفسها فان الحس دال على وجودها ، والحركة لها وجود اعتبارى ووجود موضوعى ، فالحركة بمعنى القطع اعتبارية وبمعنى الكون أى بمعنى الحركة من أول المسافة الى منتهاها لها الوجود الحقيقى المتصل ، وبعا أن بمعنى الحركة من الحركة فيجب أن يكون له وجودان ، فهو من حيث أنه أن الرحود الاعتبارى ومن حيث أنه أن الموضوعى (١٥) ،

وخلاصة ما يرمى اليه ابن سينا فى تمييزه بين الزمان الاخص والاعم هو التمييز بين الزمان كمعنى كلى وبين الظواهر الموجودة فى الزمان التى تتمثل فى الان أيا كان ماضيا أو حاضرا أو مستقبلا ويشترط ابن سينا لتحقق الظواهر الزمانية الزمان الكلى الذى لا يشترط بتصوره تصور الظواهر الموجودة فيه ، وقد استفاد ابن سينا فى تصوره هذا من محمد زكريا الرازى الذى قسم الزمان الى مطلق ونسبى ، والزمان النسبى هو زمان الظواهر المتغيرة التى لا يمكن ادراكها الا من خلال الزمان بينما الزمان نفسه لا يعتمد فى وجوده على همذه الظواهر.

وفى الفلسفة الحديثة نجد نيوتن Newton ياخذ بنفس التصور الذى نجده عند محمد زكريا الرازى عن الزمان ، فهو الاخر يقسم الزمان الى مطلق ونسبى ، والزمان المطلق لا يعتمد فى وجوده على الزمان النسبى وبالاحرى فان الظواهر لا تتحقق الا بوجود الزمان بينما الزمان المطلق لا يعتمد فى وجوده على الزمان المسبى .

أما كانت Kant فنجده في كتاب ( نقد العقل المحض ) يسوق لنا برهانا عسلى ضرورة حدس الزمان الذي لا يمكننا بدونه ادراك الظواهر فيقول: ( الزمان تصور ضروري وهو أساس كل الحدوس ــ فبالنسبة للظواهر لا يمكن رفع الزمان على الاطلاق من الوجود وبالعكس يمكن استبعاد كل الظواهر

من الزمان ــ ولذلك فالزمان معطى أولى به وحده يمكن أن تتحقق كل الظواهر ، هذه الظواهر التي يمكن استبعادها جميعا ، ولكن الزمان نفسه (كشرط عام لامكانها) لا يمكن استبعاده) (١٦) .

وما يعنيه كانت في برهانه هذا هو أن الزمان كشوط عام لتحقيدة المظواهر التي يمكن أن تنقسم حسب فصول الزمان الى أجزاء مختلفة يمكن تصور تصوره دون أن نتصور تلك الاجزاء أو الظواهر ؛ وعلى العكس لا يمكن تصور الظواهر الا بتصور الزمان وحسب تعبير ابن سينا يمكن القدول بأن الزمان الاخص لا يمكن تصوره الا بتصور الزمان الاعم ، ويمكن تصور الزمان الاعم دون الاخص وحل اشكالات اتصال الزمان بتقسيمه الى مطلق ونسبى أو الى عام وخاص أو الى كم منفصل وكم متصل ١٠ الخ فان هذه الحلول ليست نهائية ومطلقة ، وكل ما في الامر هو أنه تولد عنها نتائج ونظريات نجمل بعضها على النحو التالى :

ا بد الزمان عند ابن سینا امکان أو بعبارة آخری أمر ضروری وشرط أساسی لتصور الظواهر بما فیها أجزاء الزمان نفسیه أی الحاضر والماضی والمستقبل حیث أنه یمکننا تصور الزمان کامکان مع عدم تصسور الظواهر ، ویری کانت أیضا أن ولتصور الظواهر الزمان هدار أو امکان Grosse وبالاحری شرط ضروری لتحقق الظواهر الزمان مقدار أو امکان ستبعادها ولا یمکن استبعاد الزمان ،

۲ ـ يتفق نيوتن Newton مع محمد ذكريا الرازى فى تقسيم الزمان الى مطلق ونسبى ويتفقان أيضا فى أن الزمان يمكن أن يتصور وجوده دون أن تكون به موجودات ، وهما يتفقان فى هذا التصور الاخير مع كل من ابن سينا وكانت .

٣ ـ يذهب المتكلمون الى عكس ما يذهب اليه ابن سينا حيث يعتقدون أن للزمان وجود اعتباريا ، وبالتالى يمكن تصور وجود الاشياء دون أن تكون في زمان متصل ٠٠٠ وقد طور الغزالى هذه النظرية حيث يرى أن هناك ظواهر تتميز بالزمان والمكان وهناك أشياء تتميز بذاتها مثل الله والنفس والعالم ومثل تميز صفات الله والنفس عن بعضها البعض وهكذا استطاع الغزالىأن يميز تمييزا واضحا بين عالمي الغيب والشهادة أو عالم الحقائق والظواهر وقد أخذ ليبننز بهذا التصور فميز بين عالم الحقائق أو المونادات وعالم الظواهر ، وقد جاء من بعد ليبنتر كانت الذي ميز بين الاشياء بذاتها كالله والنفس والعالم والظواهر المقيدة بالزمان والمكان ٠

# ٣ \_ اشكال كلية الزمان:

اذا كان مفهوم التساوق ( المعية الزمنية ) هو السبب المباشر على اشكال أولية واتصال الزمان فان مفهوم التلاحق ( القبل والبعد ) هو السبب المباشر في اشكال كلية وحقيقة الزمان •

وتتلخص محاولة الفلاسفة في اثبان وجود الزمان من خلال مفهومي القبل والبعد على النحو التالى :

ان الاب متقدم على ابنه في الوجود ، وهذه القبلية زائدة عن ذات الاب بدليل أن الاب قد يوجد مقارنا للابن ، وهذه (المعية) ليست هي (القبلية) السابقة على وجود الابن ، ولا توجد تلك (القبلية) مع (معية) الاب لابنه ، وليست تلك القبلية مجرد وجود الاب وعدم وجود الابن ، والدليل على ذلك هو وجود الاب مع العدم الذي قد يحصل للابن بعد وجوده ، واذا كان القبل والبعد ليسا من لوازم ذات الاب أو الابن فلابد من محل يحل فيه القبل والبعد وهو الزمان ، ويستحيل أن ينقلب الجزء المتقدم متأخرا والمتأخر متقدما (١٧) ،

ويدحض المتكلمون هذا البرهان من خلال ما نسميه ( باشكال تلاحسق التلاحق) فأمس الزمان ( من حيث هو زمان بذاته لا بغيره ) متقدم على يومه ، وليس هناك شيء يعلل هذا التقدم الا الزمان نفسه ، فليس أمس علة اليوم ، كما أن النهار ليس علة الليل ولا الليل علة النهار ، وليس أمس أشرف من اليوم فيكون التقدم بالشرف ، وليس هذا التقدم بالرتبة أو الذات ، ولم يبق من أنواع التقدم الا التقدم بالزمان لانحصار ( التقدم ) في هذه الخمسة فيكون للزمان زمان ، والكلام في ذلك الزمان كالكلام في الاول ، أي أن زمان الزمان يقودنا الى زمان آخر وهكذا الى مالا نهاية (١٨) .

ويطور المتكلمون هذا الاشكال الى اشكال آخر نسميه ( اشكال ظللون الزمان ) ، فيقولون ان مجموع الازمنة يكون أمسها مقدما على يومها بالزمان ، وهذا الزمان هو زمان مجموع الازمنة ، وبعبارة أخرى هو ظرف مجموع الازمنة ، ومن حيث أن نفس هذا الظرف زمان يجب لذلك أن يكون داخسلا في مجموع أزمنة الزمان والا لا يكون المجموع مجموعا وكلا هذ من ناحية ومن ناحية أخرى فان من حيث أن ظرف المجموع يجب أن يكون خارجا عن المجموع لان ظللوف المجموع يجب أن يكون خارجا عن المجموع لان ظللوف المشمود لا يكون جزؤه ٠٠٠٠ وهكذا ينشأ التكافؤ في القول : يوجل للزمان مجموع وكل ، وليس له مجموع وكل (١٩) ٠

ويحاول ابن سينا ايجاد حل لهذين الاشكالين فيقول بتقدم اجزاءالزمان على بعضها البعض بالذات وتقدم غير أجزاء الزمان (الظواهر) على بعضهاالبعض بواسطة الزمان (٢٠) ٠٠٠٠

وهذا الحل السينوى يأخذ به كانت في الفلسفة الحديثة في نقد العقل ان الزمان ( بعد واحد فالازمنة المختلفة ليست متساوقة وانما متلاحقة ) ( كما أن الامكنة المختلفة ليست متلاحقة ولكنها متساوقة ) (١١) وحينما يثبت كانت أن خاصية المكان تتمثل في التساوق على عكس خاصية الزمان المتمثلة في النلاحق فانما يعبر عما سبقه عليه ابن سينا بأن التلاحق بالنسبة للزمان صفة ذاتية وخاصية من خصائص الزمان ٠

غير أن علماء الكلام لا يرضخون لحل ابن سينا فيثيرون اشكالا آخـر هو اشكال تساوى الاوقات ، فمن حيث أن أوقات الزمان بالنسبة لذات الزمان متساوية فلم يكون القبل قبلا والبعد بعدا في داخل الزمان ؟ •

ونظرية تساوى الاوقات ترتد الى ابن سينا نفسه حيث يذهب فى كتاب النجاة الى عدم وجود سبب كاف لخلق العالم زمانيا ( ولا يكون وقت أولى من وقت) (٢٢) ولهذا السبب يكون العالم أزليا ، وقد طبق كانت أيضا هذا البرهان فى تكافؤ تناهى ولا تناهى العالم فى الزمان • ونظرية تساوى الاوقات تقودنا الى اشكالات السبب الكافى والى اشكالات أزلية العالم وهذا ما لا نريد الخوض فيه فى هذا البحث •

## ٤ ـ اشكال حقيقة أو لا تناهى الزمان:

يؤدى القول بتقدم الموجودات على بعضها البعض بالزمان الى القول بأن الزمان مقدار لكل موجود حتى واجب الوجود نفسه ، فكما نعلم بالضرورة أن من الحركات ما كان موجودا فى الماضى ومنها ما سيوجد فى المستقبل نعلم أيضا بالضرورة أن الله تعالى موجود الان مع الحوادث الجارية وكان موجودا قبلها وسيكون موجودا بعدها ، وخلاصة القول هو أن هذه القبلية والبعدية والمعية حاصلة فى حق الله تعالى مع استحالة حصول الحركة والتغير فى ذاته، ٠٠٠ ويبرهن المتكلمون على بطلان القول بأن الزمان مقدار لكل موجود من حيث أن الزمان اما أن يكون غير قار فلا ينطبق على القار ، ولاشتمال الموجود على ما هو قار ثابت وما هو متغير يستحيل أن يكون الزمان مقدارا للموجودات بأسرها (٣٣) ،

وقد حارت العقول أمام هذا الاشكال لاثبات حقيقة الزمان ومن بينالحلول نجد حل الايران شهرى فى الفلسفة الاسلامية الذى اعتبر الزمان دليل علم الله أو ظاهرة الهية وبالتالى يكون الزمان صفة الهية أو عرضا لا متناه ويقابل هذا التصور فى الفلسفة الحديثة نظرية كلارك Sensorium Dei وذلك كما فى رسائله الزمان بأنه الحس الالهى لوقد طور محمد زكريا الرازى فى نظرية الايران شهرى حيث اعتبر أن الزمان جوهر قديم لا متناه أو أنه جوهر مطلق

ويتفق معه في هذا التصوير نيوتن الذي قسم الزمان الى مطلق ونسبى ٠٠٠ وقد طور ابن سينا في نظرية محمد زكريا الرازى فقال بأن الزمان نسبة حقيقية ، وبالمثل نجد ليبنتز في الفلسفة الحديثة يرى هو الاخر أن الزمان نسبة حقيقية ومن ثم يذهب الى أن الزمان والمكان ليسا بشيئين موجودين (وليسا بجوهرين) للهما نظام للاشياء Tempus et Spatium Ordines mon res

وقد طور الغزالى نظرية ابن سينا والايران شهرى حيث نجده في بعض كتبه يعتبر الزمان ظاهرة الهية وقد استقر رأيه في كتاب التهافت على أنالزمان ظاهرة انسانية أى أن الزمان نسبة ذاتية أو كما يقول الغزالى نفسه ( نسبة لازمة بالقياس الينا )(٢٤) • وفي الفلسفة الحديثة نجد كانت يقول في مرحلة ما قبل النقدية بأن الزمان ظاهرة الهية ثم تحول فيما بعد الى القول بأن الزمان ظاهرة انسانية وقد عبر كانت في كتابه ( في صورة ومبادي العالم المحسوس والعالم المعقول) عن نظرية الغزالى المساراليها حيث يقول أنالمكان وهو ماينطبق على الزمان ( ليس شيئا موضوعيا فهو ليس بجوهر ولا بعرض ولا هو نسبة (حقيقية ) بل هو أمر ذاتي اعتباري يصدر عن الذات حسب قانون ثابت ) •

واذا ما عدنا الى ابن سينا فاننا نجده يعتبر الزمان نسبة حقيقية ويميز بين ثلاثة أنماط لهيذه النسبة هي السرمد والدهر والزمان ، فزمان واجب الوجود هو السرمد وزمان العقول المجردة التي هي أساس الحركة الدائرية التي لا بداية لها هو الدهر ومقدار الاشياء الحسية المتغيرة هو الزمان المتغير ويقول ابن سينا في عيون الحكمة بهذا الصدد : ( الحركة والزمان ذوات الاشياء الثابتة من جهة ، والثابتة من جهة اذا الثابتة من جهة أذا أخذت من جهة ثباتها لم تكن في الزمان بل مع الزمان ، ونسبة ما مع الزمان وليس في الزمان الى الزمان هو الدهر ، ونسبة ما ليس في الزمان الى ما ليس في الزمان الى ما ليس في الزمان من جهة ما ليس في الزمان الى السرمد والدهر في ذاته من السرمد والدهر في ذاته من السرمد والدهر في

ومرد هذا البرهان عند ابن سينا الى برهانه الاول الذى يذهب فيه الى القول بأن الزمان امكان لا متناه ، وهذا الزمان الثابت اللامتناهى هو شرط الوجود الجزئى المتغير فى الزمان ، وهذا ما عبر عنه كانت Kanl فى برهانه الخامس على حدس الزمان من حيث أن الزمان اللامتناهى شرط الزمان المحدود ، وقد رفض المتكلمون حل ابن سينا للزمان اللامتناهى والزمان المتغير المحدود ، ورفضوا أن يكون للزمان وجود حقيقى أيا كان جوهرا أو عرضا أو نسبة حقيقية وقالوا بأن الزمان أمر اعتبارى .

#### خاتمـة البحث:

فى هذه الدراسة المقتضبة لاشكالات الزمان اتضح أنه تمخض عن هذه الاشكالات نتائج ونظريات شملت الزمان والمكان على السواء ويمكننا اجمالها على النحو التالى :-

#### ١ ـ الزمان والمكان مطلقان لا متناهيان:

يستمد ابن سينا تقسيمه للزمان الى الزمان المتغير تقسيمه للزمان المائير المندهب الذرى والدهـر معمد زكريا الرازى ، فقد ميز الرازى بين الزمان المطلق الذى ينطوى تحت الدهر والمدة واسرمد ، والزمان المحصور ، فيقول بعد أن ينتقد مذهب أرشطو في المزان :

( ان الزمان زمان مطلق وزمان محصور ، فالمطلق هو المدة والدهر وهو قديم وهو متحرك غير ثابت ، والمحصور هوالذى يعرف بحركات الافلاك وبجرى الشمس والكواكب ، واذا ميزت هذا وتوهمت حركة الدهر فقد توهمت الزمان المطلق ، وهذا هو الابد أو السرمد ، وان توهمت حركة الفلك فقد توهمت الزمان المحصور ) (٢٦) .

واذا كان ابن سينا يتأثر بمذهب محمد زكريا الرازى فانه مما لا شك فيه أنه يوجد فرقأساسى بينهما فالزمان بالنسبة لصاحب المذهب الذرى جوهر وهو ما يرفضه ابن سينا ، ومن ناحية أخرى يقول الرازى بأن المكان مطلق لامتناه لانه لو قلنا بمكان متناه للعالم لما استطعنا أن نجيب عن السؤال عما يوجد خارج هذا العالم وهذا ما يرفضه ابن سينا أيضا حيث يقول بأن المكان متناه وكما يقسم الرازى الزمان الى مطلق ومحصور فانه يقسم المكان أيضا الى كل لا يتعلق بمتمكن والى محدود ٠

ويشبه نظـــرية الرازى ما قال به نيــوتن Newion حيث قســم هو الاخر الزمان الى مطلق ونسببي والمكان الى كلى ومحدود ٠

# ٢ \_ الزمان والكان صفتان من صفات الله اللامتناهية:

يرجع مذهب الرازى فى القول بلا تناهى الزمان والمكان الى الايران شهرى الذى عاش فى النصف الثانى من القرن الثالث الهجرى والذى يقول : ( ان الزمان دليل علم الله ، وأن المكان دليل قدرة الله ، وأن المجسم دليل قدوة الله وهذه الله وهذه الاربعة قديمة وغير متناهية ) (٢٧) .

وسبب قول الایران شهری بقدم هذه المبادی، الاربعة هو تصوره عن فعل الله واستمراره منذ الازل ومحل هذا الفعل هو المادة التي هي ( دليل قدرة الله الظاهرة ) أما المكان الذي لا ينفصل عن المادة ويشترك معها في التعريف فانه يسميه أيضا ( قدرة الله الظاهرة ) ويبرهن على قوله هذا على النحو التالى :

( قدرة الله هي التي فيها المقدورات والمقدورات هي الاجسمام المصورة التي في الممكان ، ولما كانت الاجسام المصورة ما التي هي المقدورات ما ليست خارج المكان ، ثبت أن الخلاء ما يعني المكان المطلق ما قدرة الله التي فيها جميع المقدورات ) (٢٨) .

وقد كان لمذهب الايران شهرى أثره المباشر على الغزالى فهو يذهب فى كتاب « المعارف العقلية » الى أن الله خلق العالم عندما أراد أن يظهر قدرته وما العالم الا أثر من آثار علم الله الازلى ويقول هناك أيضا بأن الزمان صفة أو ظاهرة الهية • وتطور مفهوم الزمان الى أنه صفة أو ظاهرة انسانية عنهد الغزالى مرده الى مذهب الايران شهرى •

وفى الفلسفة الحديثة نجد كلارك كما سبق أن أشرنا الى ذلك يرى أن الزمان والمكان صفتان الهيتان وقد تأثر أيضا ليبنتز بهذه النظرية ومن بعده كانت حيث تمثل لهما الزمان على أنه ظاهرة الهية ، وقد استطاع كانت فى المرحلة النقدية أن يطور هذا القول الى أن الزمان ظاهرة انسانية .

### ٣ - الزمان والمكان متناهيان:

يمكن القول بأن المتكلمين عامة واصحاب نظرية الخلق المتجدد وهم الاشاعرة بصفة خاصة يقولون بتناهى الزمان والمكان ، فاتصال الزمان ولاتناهيه يرجع الى نسيج المخيلة والوجود الحقيقى للزمان يتمثل فى الذرات أو الفصول الزمنية المنفصلة عن بعضها البعض ، وكذلك الحال بالنسبة للمكان ٠

### ٤ \_ الزمان نسبة حقيقية لامتناهية والمكان نسبة متناهية :

لقد استطاع ابن سينا أن يعكس نظرية الاشاعرة السابقة عن الزمان ، فالزمان اللامتناهي هو الذي يمثل الوجود الحقيقي للزمان ، وفصول الزمان ( الماضي والحاضر والمستقبل ) تمثل الوجود الاعتباري للزمان ، وهو حينما يأخذ بمذهب الرازي في قوله بلا تناهي الزمان وتقسيمه اياه الى زمن ودهر وسرمد ، فانه يرفض ما يذهب اليه الرازي في قوله بجوهرية الزمان ، وانها تعتبر هذه التقسيمات عنده دليلا على أن الزمان نسبة حقيقية ،

واذا كان ابن سينا \_ تمشيا مع مذهب أرسطو \_ يرفض لاتناهى المكان ، فان ليبنتز \_ Leibniz \_ يقر أن المكان لا متناه وهو فى نفس الوقت نسبة أو نظام للاشياء ٠

#### ه ... تكافؤ تناهى ولا تناهى الزمان والمكان:

هذه هي النتيجة التي استخلصها الغزالي في كتابه التهافت من الصراع حول اشكالات الزمان في الفلسفة الاسلامية وعلم الكلام ، وقد استطاع أن يوجه الضربة القاضية الى مذهب أرسطو من خلال هذا التكافؤ بعد أن أثبت أن البعد المكاني يوازى البعد الزماني فيقول مخاطبا أصحاب المذهب المشائي :

( فان قلتم لا يعقل مبدأ وجود لا ( قبل ) له ، فيقال ولا يعقل متناهى وجود من الجسم لا خارج له ، فان قلت ( خارجه ) سطحه الذى هو منقطعه لا غير ، قلنا قبله بداية وجوده الذى هو طرفه لا غير ) (٢٩) .

وقد عبر كانت Kant عن هـذا التكافؤ في صورة قضايا حملية بسيطة على النحو التالى:

للعالم بداية في الزمان ، وهو محدود أيضا في المكان ( مقابل ) ليس للعالم بداية في الزمان ولا حد في المكان فهو لا متناه في الزمان والمكان مما ) (٣٠) .

ولم يقف كانت Konl والغزالى عند عذا القول بالتكافؤ بل حاولا ايجاد حل لذلك فميزا بين الشيء في ذاته كالله والنفس والعالم وبين الشيء كما يظهر لنا في الزمان والمكان (٣١) • ولم تقف النظريات عن الزمان والمكان عند هذا الحد بل استمرت تتطور وتتجدد وستستمر في تطورها وتجددها طالما هناك وجود مستمر وفكر يتجدد ويتطور •

# المراجــــع :

- ١ \_ قارن الطبيعة لارسطو ٢٢١ ٠
- ۴ \_ النجاة ص ١١٥ ( ط ١٩٣٨ م \_ القاهرة ) ٠
  - ٣ ـ النجاة ص ١١٥ وما بعدها ٠
  - ٤ ـ قارن الطبيعة لارسطو ٢١٩ ب٠
    - ٥ \_ قارن النجاة ص ٢٥٧ ٠
    - ٦ \_ قارن النجاة ص ١١٥٠
- ٧\_ قارن المباحث المشرفة الجزء الاول ط حيدر آبار ص ٦٥٤ .
  - ٨ ـ قارن النجاة ص ١١٥٠
  - ٩ ـ قان المباحث المشرقية ص ٦٥٥ ج ٠ ١
    - ١٠ قارن الشفاء \_ الالهيات ج ١٠
    - ١١ ـ قارن نقل العقل المحض ٤٦ ب٠
  - ١٢ قارن المباحث المسرقية ج ١ ص ٦٤٣ .
  - ۱۳\_ قارن المواقف للايجي جـ ٥ ص ٨٤ وما بعدها ٠
- ۱۵ قارن المواقف جـ ٥ ص ۸۹ وما بعدها ، والمباحث المشرقية جـ ١
   س ٦٤٨ ٠

- ١٥ ــ قارن المواقف جـ ١ ص ٦٤٩ وما بعدها ٠
  - ١٦ ـ قارن نقد العقل المحضى ٣١ أ •
  - ١٧ ـ قارن المواقف جا ٥ ص ٧٨ ٠
    - ١٨ ــ نفس المصدر ص ٧٩ ٠
  - ١٩ ـ نفس المصدر ونفس الصفحة ٠ ٠
- ۲۰ ـ قارن عيون الحكمة تحقيق بدوى ص ۲۰ ٠
  - ٢١ ـ قارن نقد العقل المحض ص ٤٧ ب ٠
    - ۲۲ \_ قارن النجاة ص ۲۵۵ ٠
- ٢٣ ـ قارن المواقف جـ ٥ ص ١١٠ وما بعدها ٠
  - ٢٤ \_ قارن تهافت الفلاسفة المسألة الاولى
    - ٢٥ \_ قارن عيون الحكمة ص ٢٠ ٠
- ٢٦ ـ قارن مذهب الذرة عند المسلمين لبينس ترجمة أبو ريدة ص ٥٣٠
  - ٢٧ \_ نفس المصدر ٠
  - ٢٨ ـ نفس المصدر ص ٥٦ وما بعدها ٠
  - ٢٩ \_ قارن تهافت الفلاسفة المسألة الاولى ٠
    - ٣٠ \_ قارن نقد العقل المحض ٤٥٤ ب ٠
  - ٣١ \_ قارن المسألة الاولى من تهافت الفلاسفة ٠





د . حسن جرا ک

كلية التربية جامعةالفاتح

تقدم لنا اللغة الفاظا عسديدة للتعبير عن الزمان ومظاهره ومقاديسره المختلفة واذا كانت اللغة ، في جوهرها ، عبارة عن مفاهيم وتصورات عقلية تصحبها ، ان قليلا أو كثيرا ، ايحاءات ، فمن الملائم أن ننظر ، بادى ذى بدء ، في معانى أهم هذه الالفاظ وما تنطوى عليه من مفاهيم وتصورات ، ان لم نقل أنها ستكشف لنا عن جوهر الزمان بمعناه الفلسفى ، فانه يمكننا القول : انها ستقترب بنا منه ، وأنها ستبينلنا ، على الخصوص ، تصورنا المبدئي للزمان واذا تم لنا ذلك عدنا فاستشففنا معناه عند المتكلمين والفلاسفة ، وانتهينا الى النظر في علاقته بالازل والابد ، أى باللانهاية ،

فلفظ (الزمان) ، كما يشرحه لسان العرب ، يطلق ك (اسم لقليل الوقت وكثيره) • أما الفعل (أزمن) فانه يدل على البقاء زمانا طويلا في نفس المكان أو على عين الحال • ويفههم البعض (الزمان) كمها لو كان مرادفا له (الدهر) ، ولكن آخرين يفرقون بين اللفظين • فالزمأن ، كما يقهول أبو الهيثم ، (زمان الرطب والفاكهة ، وزمان الحر والبرد) • وهو من ثم بمعنى الفصل من السنة (ويكون الزمان شهرين الى ستة شهور) ، (والدهر لا ينقطم) •

فالزمان ، بمعناه اللغوى ، يشير الى مدة تطـــول أو تقصر ، ميزتها الاساسية هى قابليتها للتجزئة والتقسيم الى وحدات قابلة للعـــد والتقدير الكمى · وهو بذلك يعبر عن الوقت التاريخي ·

على أن التفريق بين ( الزمان ) و ( الدحر ) يأخذ صيغة أكثر وضوحا ، ومعنى أكثر عمقا ، لدى الشيخ الرئيس الذى يقيم تفريقه على أساس الجريان والتغير وعلاقته بالثبات : ( ان معية المتغير مع المتغير تكون بالزمان ، ومعية الثابت مع المتغير بالدهر • فيكون الدهر محيطا بالزمان )(١) • وعلى نفس صفة التغير والجريان يقيم حجة الاسلام مفهومه للزمان : ( فلا معنى للزمان [ عنده ] سوى ما يعبر عنه به ( القبل ) و ( البعد ) (١) • هـــذا القبل والبعد يسميه الرائى ( ترتبا ) وعلى أساسه يفهم الزمان : ( وبالجملة فنحن والبعد يسميه الرائى ( ترتبا ) وعلى أساسه يفهم الزمان : ( وبالجملة فنحن والوجود ) )(٢) • ويتفق فيلسوف المغرب الكبير ، ابن رشد ، مع هـــذه التعاريف فى الجوهر • فالزمان عنده : (شيء يفعله الذهن فى الجركة)(٤) • التعاريف فى الجوهر • فالزمان عنده : (شيء يفعله الذهن فى الحركة)(٤) •

واذا أضفنا الى هذه التعاريف التعريف الارسطى للزمان ، كما يذكره ابنرشد، ( انه عدد الحركة بالمتقدم والمتأخر الذى فيها ) ( ) ، اتضح لنا أن تعريف الزمان يقوم ، فى جملته ، على مجموعة خصائص كالجريان المتواصل ، والانقسام الى الماقبل والمابعد ، وبصفة خاصة على أنه من فعلل العقل فى الجواهر المتحركة ، وبالاعتماد عليه يرتب العقل هذه الجواهر ترتيبا خاصا ، وفى هذه النقطة يلتقى تعريف ابن رشد السالف الذكر بتعريف المتكلمين للزمان بأنه ( متجدد معلوم يقدر به متجدد آخر موهوم ) (١) ،

اما (الدهر) فان معناه وان اقترب من معنى الزمان ، الا أن جل تعاريفه تتفق على صفة جوهرية له يختلف بها عن الزمان وهي عدم الانقسام • وكأنه بذلك يلتصق أكثر بماهية الزمان الفلسفى التي تتميز ، أعظم ما تتميز ، بدوام الجريان وعدم الاستقرار • ففي تعريفات الجرجاني : (الدهر هو الآن الدائم الذي هو امتداد الحضرة الالهية وهو باطن الزمان وبه يتحسد الازل والابد) وهو بهذا يعبر عن امتداد الوجود الالهي اللانهائي في اتجاهى الماضي والمستقبل • ويعرفه اللسان أيضا بأنه : (الإمدالمدود) وان كان يذكر رأى من يحدونه بألف سنة أو من يقولون انه (الزمان الطويل ، ومدة الحياة الدنيا) • وقد أدرك العرب منذ القديم أثر هذا (الامد المعدود) ، هذه الصيرورة ، في الكائنات : ابلاه وابادة وافناه ، فذموه •

قال الازهري ، كما يروى صاحب اللسان ، : ( ان العرب كان شأنها أن تذم الدهر وتسبه عند الحوادث والنوازل تنزل بهسم من موت أو هسرم فيقولون : اصابتهم قوارع الدهر وحوادثه ، وأبادهم الدهر · فيجعلون الدهر الذي يفعل ذلك فيذمونه ) • غير أن الاسلام الحنيف قاوم ، منذ ظهوره ، هذه الفكرة : قال تعالى حاكيا هذا المذهب : « وقالوا ما هي الا حياتنا الدنيا نموت ونحيا وما يهلكنا الا الدهر وما لهم بذلك من علم ان هم الا يظنون، (٧)٠ ويفسر الفخر الرازي هذه الآية على النحو التالي : ( واعلم أنه تعالى حكى عنهم بعد ذلك شبهتهم في انكار القيامة وفي انكار الاله القادر • أما شبهتهم في انكار القيامة فهي قوله تعالى « وقالوا ما هي الا حياتنا الدنيا نموت ونحيا » ( · · · ) واما شبهتهم في انكار الآله الفاعل المختار فهو قولهم : « وما يهلكنا الا الدهر ، ( ٠٠٠ ) • فالموجب للحياة والموت عندهم تأثيرات الطبائعوحركات الافلاك ، ولا حاجة في هذا الباب الى اثبات الفاعل المختار · فهذه الطائفةجمعوا بين انكار الاله وبين انكار البعث والقيامة) وليس لهم على قولهم حجة ولابرهان بل مجرد ظنون كاذبة • وفي الحديث النبوي الشريف : ( لا تسبوا الدهر ، فان الله هو الدهر )(^) • والمعنى أن ما أصابك وتظن أنه من الدهر ، فالله تعالى ، الفاعل الاوحد ، هو فاعله • فيكون سبك للدهر سبا لله تعالى جل عن ذلك جلالا كبيرا • وقد نسب القائلون بهذا الرأى الى الدهر فسموا به (الدهرية) وعدوا زنادقة ملحدين رفضهم المتكلمون وفلاسفة الاسلام على السواء وأوجر الغزالى مذهبهم قائلا: (هو أن العالم قديم كذلك ولا علة له ولا صانع ، وأنما العلة للحوادث ، وليس يحدث في العالم جسم ولا ينعدم جسم وأنما تحدث الصور والاعراض )(٩) وعدهم الشهرستاني من بين معطلة العرب (١٠) أما ابن رشد فقد عبر عن رفض الفلاسفة لمذهبهم أجلى تعبير بقوله : (وليس يجوز أحد من الحكماء وجود أسباب لا نهاية لها كما تجوزه الدهرية ، لانهيلزم عنه وجود مسبب من غير سبب ، ومتحرك من غير محرك )(١٠)

يعتمد تعريف الدهر اذن \_ هو الاخر \_ على هذا الجريان الذى لا يقر له قرار ، وتلك الصيرورة التى لا ندركها الا متى أدركنا التغيرات التى تلحق بالكائنات الواقعة فيها ، وهو \_ من حيث اتصاله وعقدم انقسامه ، ومن ثم اقترابه أكثر من ماهية الصيرورة \_ أعم من المفهوم المعبر عنه به ( الزمان ) .

ينضاف الى هذين اللفظين لفظان آخران يقترب أحدهما من ( الدهر ) ويقترن الاخر به ( الزمان ) وهما : الحين والوقت ·

فالحين يطلق على المدة القصيرة من الزمان التي كثيرا ما تكون ، في ذاتها ، غير محددة بوقت أو تاريخ أو ساعة ، وتشبه من هذه الناحية الدهر : قال الازهرى : ( وجميع ما شاهدته من أهل اللغة يذهب الى ان الحين اسم كالوقت يصلح لجميع الازمان ٢٠٠٠ : فالمعنى في قوله عز وجل : « تؤتى أكلها كلل حين ١٩٢١) انه ينتفع بها قي كل وقت ، لا ينقطع نفعها ألبتة )(١٣) ، وقال تعالى : « هل أتى على الانسان حين من الدهر لم يكن شيئا مذكورا » (١٤) ، قال الرازى مفسرا : والحين ( فيه قولان : الاول انه طائفة من الزمان الطويل الممتد ، وغير مقدر في نفسه ، الثاني أنه مقدر بالاربعين )(١٥) ويتعين الحين بمحايثته ومزامنته لحدث آخر على مسار الديمومة ،

اما الوقت فهو ، كما يعرفه اللسان ، عبارة عن ( مقسدار من الزمان ) ( وكل شيء قدرت له حينا فهو مؤقت ) • ويعرفه ابن سيده بأنه ( مقدار من الدهر معروف، وأكثر ما يستعمل في الماضي، وقد استعمل في المستقبل) (١٦) • فالوقت عبارة عن كمية أو مقدار محدد من الزمان ، والجزء منه يسمى حينا ، ولكن منذ أن يقع تحديد هذا الحين بتاريخ معين أو ساعة معينة يقال عنه ( موقت ) ، ويطلق عليه اسم الوقت • غير أن سيبويه لا يقتصر على الاستعمال الزماني لهذه الكلمة ، بل يستعملها ، كما يقول ابن منظور ، عن ابن سيده ، بالمعنى المكانى : ( واستعمل سيبويه لفظ الوقت في المكان تشبيها بالوقت في الزمان ، لانه مقدار مثله ) •

فالوقت يطلق اذن على ( المحدد من الزمان والمكان ) • ولعل هذا هوالسبهب فى اطلاقه على أوقات الصلاة • فقد جاء فى أشرف الكتب وأصدق التنزيلي : « ان الصلاة كانت على المؤمنين كتابا موقوتا »(١٧) أى مؤقتا مقدرا ، أو هى كتبت عليهم فى أوقات محددة مبينة واضحة • وفى القرآن الكريم أيضا : (واذا النرسل أقتت لاى يوم أجلت ليوم الفصل وما ادريك ما يوم الفصل )(١٨) •

ورغم أنالوقت عبارة عن مقدار أو مدة معينة تقع عبر استمرارية الزمان، فتجب فيه الصلاة أو يحين موعد السفر أو ٠٠٠ ، الا أنه ليس لازمانيا ، وهو يختلف من ثم عن الان • فقد اعتبر أرسطو ، منذ القديم ، الان كمقياس للزمان وعده بناء على ذلك خارجا عنه وليس جزءا منه ، بل هو الفاصل الذي لا يقر له فرار بين ماضى الزمان ومستقبله • الوقت زماني يعاش كمدة معينة لشيءمعين عبر استمرارية الزمان • وهو يشبه من هذه الناحية حالات الديمومة المسخصة الحاصلة عبر الديمومة الخالصة لدى برغسون : ( لان جريان ديمومتنا يشبه من بعض الوجوه حركة وحيدة تتطور ، ويشبه من بعض الوجوه الاخرى حالات متعددة تعرض ) (١٩) • ويتضع الشبه أكثر اذا قرأنا لدى الجرجاني : ( الوقت عبارة عن حالك وهو ما يقتضيه استعدادك الغير المجعول ) ، وقرأنا لدى ابن عربي – في اصطلاحات الصوفية التي أوردها في الفتوحات المكية – ( الوقت عبارة عن حالك في زمان الحال لا تعلق له بالماضي ولا بالمستقبل ) •

هذه الالفاظ تتصل بماهية الزمان اتصالا يضعف أو يشستد ١٠ الا أن استعمالاتها تظل رجراجة غامضة الى حد كبير ٠ وهناك ألفاظ أخرى تتصل بماهية الزمان اتصالا أكثر جوهرية ولها معان أكثر تحديدا ودقة لدى المفكرين المسلمين وهى بذلك تنقلنا مباشرة الى جوهر بحثنا ، أعنى بذلك : القسدم والحدوث ، والازلية والابدية ٠

فعادة (قدم) تدل ، في قولنا : (قدم الشيء) ، باجماع القواميس ، على (مضى زمن طويل على وجود الشيء) · ومنه وقع اشتقاق لفظ (القديم) الذي يطلق ، اذا استعمل بالاطلاق ، (على الله عز وجل) · وهو بذلك صفة مسن صفاته · وينقل الجرجاني في تعريفاته : (القديم يطلق على الموجود الذي لايكون وجوده من غيره ، وهو القديم بالذات · ويطلق القديم على الموجود الذي ليس وجوده مسبوقا بالعدم ، وهو القديم بالزمان ) · فالقدم اذن اما بالذات ، ويطلق على الموجود (الذي ليس لله المعنى الموجود (الذي لا أول مرادف للواجب )(٢١) ، وامسا بالزمان ويطلق عسلى الموجود (الذي لا أول لزمانه )(٢٢) · فيكون (الزمان بهذا المعنى ليس بقديم لان الزمان ليس لسه زمان )(٢٢) والا وقعنا في تسلسل لا نهائي للازمنة · على أن القدم يستعمل زمان )(٢٢) ويطلق آنذاك عسلى الستعمالا آخر نسبيا أو — كما يقول الرازي — قياسيا ويطلق آنذاك عسلى (الشيء الذي يكون مامضى من وجوده أكثر مها مضى من وجود شيء آخر)(٢٤) .

ومن المهم أن نشير أخيرا الى أن مرادفة لفظ ( القديم ) للفظ ( الواجب ) أنما هو ترادف من حيث الصدق ، أى من حيث صدقهما معا على الذات الالهية ، لامن حيث ترادف المفهومين بالمعنى • فأن أغلب المتكلمين على أن لفظ القديم أعم لصدقه أيضًا على صفات الواجب ، بخلاف الواجب فأنه لا يصدق عليها •

يبدو واضحا اذن أن لفظ القديم ، بمعناه الحقيقى ، انما يطلق على الله وحده ، ويقابله لفظ ( الحادث ) الذى يشمل ويدل على كل ما عدا الله • فيكون هذا ( الكل ) ( ممكن الحدوث قبل أن يحدث ) (٢٥) ولا يكون له ( وجود مستند الى ذاته بل الى غيره) (٢٦) وهذا الغير هو منه بمنزلة العلة من المعلول • فوجود الحادث اذن مسبوق بعدمه أى أن ( زمانا ) سبق وجوده كان هو فيه معدوما •

هذه التحديدات المتعارفة والمتداولة في حق الموجود عموما تكتسبأهمية بغين الاعتبار ما ذكرناه سالفا من حرص مفكرى الاسلام عسلي عدم استعمال لفظى القدم والحدوث الا بمعناهما الحقيقى • فلا معنى عندهم للحسديث عن أزلية زمانية اذا كان الامر يتعلق بواجب الوجود الازلى بالماهية ، في حين أن أزلية العالم \_ على العكس من ذلك \_ لا يمكن فهمها \_ في رأيهم \_ الا كأزلية زمانية قوامها زمان لا نهائي ، أو دورات لا نهائية للافلاك • ولكن هذا الزمان اللانهائي غير متحقق بالفعل وانما هو في حال القوة ، لأن ما مضى منه لم يعد موجودا بالفعل ، وما سيأتي لم يوجد بعد • ومن هنا فان الفلاسفة عندما يتحدثون عن أزلية العالم انما يعنون بذلك - في حقيقة الامر - اننا لانستطيع أن نحدد له بداية في الزمان ، لان الزمان لا وجود له الا مع العالم وبه وفيه ٠ فالعالم ( ليس محدثا حدوثا زمانيا بل حدوث ابداع لا يتقدم محدثه بالزمان والمدة بل بالذات )(٢٧) • وقديما قال أفلاطون أن الزمان عبارة عن حــــركة الكل أو هو ( صورة الازل المتحركة )(٢٨) للكل · ونقد أرسطو هذا الرأى ــ كما نقده غيره \_ وانتهى الى أن الزمان عبارة عن عدد الحركة من حيث الماقبل؛ والمابعد وخصه من ثم ، بخاصية أساسية هي ملازمته للحركة وعدم انفصاله عنها واعتبره أزليا مثلها • واذا كانت الحركة بالضرورة في موضوع يكون حاملاً لها ، وكان الجوهر ــ أولى وأشرف المقولات ــ أولى بذلك ، فان الحركة والزمان صنوان للعالم لا ينفصلان عنه • وبما أن ( الحـدوث ) حـــركة ، والحركة ضرورة في متحرك )(٢٩) فان الحدوث المطلق ــ أي حدوث الجوهر عن عدم الجوهر غير مفهوم عقلا اذ يلزم عنه وجود الجوهر قبل وجوده ليكون حاملا لحركة حدوثه • فلا يبقى الا أن يسمى حدوثا ( الحركة من الوجود الذي بالقوة الى الوجود الذي بالفعل )(٣٠) • ويكون الجوهر ، وبالتالي العـــالم ، أزليا • على أن للازلية عند أرسطو معنيين : أولهما أنها نوع من الاستمرارية في الاشياء المتحركة أزليا ، كالسماء الاولى • وثانيهما أنها عبارة عن اللازمنية في الاشياء التي لا تتحرك قط ، كالمحرك الذي لا يتحرك والعقول المفارقة ،

وهذا ما حدا به الى جعل اللهوالعقول المفارقة ومن حيث كونها موجودة أبدا - خارجة عن الزمان ، ومن ثم ، فهو لا يؤثر فيها · فالزمان اذن صفة للاشياء المتحركة حركة ( أزلية ) أى دائمة كالاجرام السماوية ·

هذا هو المصدر الذي جاء منه رأى فلاسفة الاسلام في نفي الزمان خارج العالم وبالتالى قبل وجوده • فلا يكون زمان قد كان وكان العالم فيه معدوما ثم تلاه زمان أصبح فيه العالم موجودا • لانه لو وجد زمان قبل العالم لكان ذا مقدار ولوجب اتصافه بالقليل والكثير واستدعى بالتالى بداية ، وهذه لا تفهم الا زمانية ، فيترتب عليه بدء زمان عدم العالم في زمان يحتاج هو نفسه الى بداية ، وتتوالى الازمنة • • • أما لو قلنا عن زمن عدم العالم هذا : انه لامتناه لانتهى الامر الى صعوبة ترجيح لحظة من لحظاته على البقية تكون هى بداية وجود العالم عبر زمان متشابه ومتساو من حيث لا تناهيه •

العالم اذن أزلى \_ عندهم \_ بمعنى عدم بدايته فى الزمان ، أى عدم وجود زمان قبله (٣) · يدعم هذا الرأى اثبات الفلاسفة صانعاوعلة للعالم ، اذلا يعقل منهم القول بأزليته اللازمنية وباثبات صانع له · وقد أخذ حجة الاسلام \_ فى تهافته \_ على الفلاسفة هذا التناقض دون أن يهتم بهذا التفريق · كما يدعمه الحذر والحيطة تجاه استعمال كلم\_ة (حادث) التى اشتهر معناها الزمانى الملاحظ خاصة فى كائنات عالمنا الجزئية على حساب معناها الحقيقى الكامن فى امكانية الحادث وافتقار وجوده الى العلة ، مع أن الحدوث الزمانى انسا يأتى كنتيجة لكون الحادث ممكن الوجود بالاساس ·

اذا كانت أزلية العالم – على حد رأى الفلاسفة – من النوع الذى ذكرنا فأى أزلية هي الازلية الالهية ؟ وما هي منزلتها من الزمان أو علاقتها به ؟

يجدر بنا أن نستجلى ـ فى بداية الاجابة ـ معنى لفظين أجلنا عمدا الحديث عنهما حتى الان وذلك لاختصاصهما بهذا المجال وهما : الازل والابد ٠

يحيط في الواقع غموض كبير بالمفاهيم الزمانية التي يستعمل اللفظان في العادة للدلالة عليها ولكنهما مع ذلك ضروريان لولوج هذا الباب ·

فالازل يعرف بأنه: (استمرار الوجود في أزمنة مقدرة غير متناهية في جانب الماضي (٣٧) أو هو (عبارة عن عدم الاولية أو عن استمرار الوجود في أزمنة مقدرة غير متناهية في جانب الماضي (٣٧) و والازلى (ما لا يكون مسبوقا بالعدم )(٤٩) أي (الذي لم يكن ليس ، والذي لم يكن ليس لا علة له في الوجود )(٥٥) و وهذا يتأدى بنا الى تعريف الازلى بالقديم: قال أبومنصور: ومنه قولهم هذا الشيء أزلى أي قديم )(٣٦) و وجعلنا نعود بالذاكرة الى تعييز أرسطو بين نوعين من الازلية والى معنى أزلية العالم عند الفلاسفة الذي أكدناه منذ قليل والذي عبر عنه التفتازاني بقوله: ومعنى أزليسة الحركات

العادثة انه ما من حركة الا وقبلها حركة أخرى لا الى بداية ( زمانية ) ، وهذا هو مذهب الفلاسفة ) (٣٧) .

والابد هو (استمرار الوجود في أزمنة مقدرة غير متناهية في جانب المستقبل) (٣٩) أو هو (مدة لا يتوهم انتهاؤها بالفكر والتأمل ألبتة) (٣٩) عير أن الكلمتين تأخذان نفس المعنى بالنسبة لله ، واجب الوجود بذاته ، وقد رأينا كيف جاء التعبير عنهما بالدهر ، لان الازلية في الماضى تستوجب عقلا الابداية في المستقبل ، فأزل الله هو أبده ، وأبده هو أزله ، وكلاهما يدخل تحت صفة (القدم) ، ويكون القديم بذلك هو (الذي لا أول له ولا تخر)(٤٠) ، لان ما لا بداية له لا تعقل له نهاية ، وهذا هو الوجه الاخسر للنظرية اليونانية القديمة القائلة : ان ما له بداية في الزمان له بالضرورة نهاية فيه ،

والواقع أن استعمال مفهومى الازل والابد فى حق البارى تعالى انما هو 

اساسا \_ لبيان علاقة أو وضع واجب الوجود بالنسبة لزماننا ، تلك العلاقة 
التى تقرب الى أذهاننا معنى كونه (واجب الوجود) أى معنى ضرورة وجوده أما 
الله تعالى ، من حيث ذاته ، فلا معنى لاسناد الازلية أو الابدية \_ عسلى غراد 
ما يفهمهما عقلنا على الاقل \_ اليه لانه خارج عن الزمان بالكلية وفوق كل زمان 
ولا تجرى عليه مفاهيمه ولا نسبيته ولا تجزئته الى أزل وابد أو جمعهما فى أى 
مفهوم ، وقد أدرك مفكرو الاسلام ، فى وقت مبكر نسبيا ، ان قولنا : ( الله 
أزلى أبدى ) ليس تعبيرا ايجابيا عن زمان لا نهائى فى اتجاهى الماضى والمستقبل 
يتحقق بالفعل ، لان مفهوم الازلية \_ الابدية ليس منطبقا \_ فى الحقيقة \_ على 
الله الا لمساعدة أفكارنا \_ العاجزة \_ على تصور أزلية بالذات وأبدية بالذات ، 
أى على تكوين فكرة انسانية عن هذا الوجود الازلى \_ الابدى الذى هو وجودالله 
تعالى ، الكائن الواجب ،

ان بنيتنا الذهنية المحدودة هي الاساس والاصل في المسكلة الكبرى القائمة في الملاقة بين الزمان واللانهائية • فلا عقلنا ولا خيالنا بقادر على تصور زمان لا متناه أو تصور بداية أو نهاية مطلقة فيه • وهذه الصورة التي نكونها لانفسنا عن الوجود الالهي اللامتناهي لا تمكننا بالطبع من ادراك الازلية ملابدية الالهية في حقيقتها ، كما لا تمكننا من تحديد مكان لزماننا وزمان العالم ككل عبر مسار الازلية ما الابدية الالهية • أو بعبارة أخسرى لا تمكننا من تخصيص فترة أو جزء من هذا الازل مالابد تطابق زماننا وزمان علنا ، أي يكون فيها وجود عالمنا محايثا ومعاصرا لفترة أو جزء معين ومحدد من الازل مالابد الالهي • نحن نعتقد جيدا ، واعتقادنا صادق ، بأن الله موجود ابان وجودنا ، أي أن وجودين : وجودنا في الزمان ، في عالم الكون والفساد ، أما الفارق بين الوجودين : وجودنا في الزمان ، في عالم الكون والفساد ، أما وجوده تعالى ففي الازل الابد ، أي انه خارج عن ما نسميه نحن زمانا • نحن

اذن موجودون مع الله في نفس الوقت بهذا المعنى ، ولكن هذا يعنى أيضا أن الله كان موجودا في ( وقت ) كنا نحن والعالم بجملته معدومين فيه ، أى أن وجوده كان أيضا محايث ل ( وقت ) كنا نحن والعالم فيه في طي العدم • وهذا على وجه التحديد ما نعنيه بقولنا : نحن والعالم برمته موجودات ممكنة • اذ الوجود بعد العدم ، أى الحدوث ، هو بالتعريف الافتقار الى العلة الفاعلية • وقد رأينا كيف رفض الفلاسفة المسلمون ، كفيرهم ، وجود زمان عدم للعالم قبسل العالم •

والان وقد اتضح لنا باى معنى نستعمل نحن لفظى الازل والابد، والى أى حد يتصلان بطبيعة الوجسود الالهى اللامتناهى فى الماضى والمستقبل، والضرورة التى أدت الى صياغتهما يمكننا أن نواصل استعمالهما قائلين: الله أزلى – أبدى ، لابداية لوجوده ولا نهاية ، بمعنى أنه خارج عن الزمان ، وخالق لكل زمان ، وموجود مع كل زمان ، ولكن هذا المعنى لا ينبغى أن نفهم فىحق العالم اذا قلنا عنه : انه لا بداية له فى الزمان ، بل ينبغى أن نفهم : ان عقلنا بما هو محدود – لا يستطيع أن يفهم الزمان الا داخل العالم كعدد لحركته ولا يمكن أن يتصوره بدون حركة ، فالله تعالى يستبعد بموجب ماهيت الواجبة ذاتها – كل بداية وكل نهاية زمانية ، فى حين أن الامر بالنسبةللعالم على عكس ذلك تماما ، اذ أن نفى البداية الزمانية عنه ليس ناتجا عن تحليل عين ماهيته بل هو ناتج عن تأمل ونظر فى شىء آخر هـو الزمان من حيث طبيعته وتطبيقاته على الاشياء ، وبعبارة أخرى فان القول بأن ليس للعالم بداية فى الزمان ناتج عن أن فرض هذه البداية يجعلها غير مفهومةعقليا ، ولاتتماشى مع تفسيراتنا المنطقية ، ولا تسمح طبيعة الزمان ذاته باقامتها ،

واذا استعملنا عبارات كانطية لفهم القضيتين السالفتين قلنا : ان قضية : ( واجب الوجود أذلى – أبدى ) قضية تعبر عن حكم تحليل محمولة مستخلص من نفس تحليل مفهوم موضوعه • أما قضية : ( ليس للعالم بداية في الزمان ) فتعبر عن حكم تركيبي ، اذ أن المحمول هنا لا نستطيع ، مهما حللنا مفهوم الموضوع ، ان نستخلصه منه ، بل لابد من النظر في شيء آخر غهيير الموضوع ،

فلفظ (أزلى) اذن يقال على الله وعلى العالم بالتشكيك ، أى بالاتفاق من وجه والاختلاف من وجه · تماما كما يطلق لفظ (الموجود) على الله وعسلى الكائنات الحادثة الفانية ·

وهكذا فان علاقة الزمان بالازلية \_ الابدية لا يمكن أن تكون علاقــة زمانية تنضوى تحت مفاهيم ( القبل ) وال ( مع ) و ( البعد ) • هذه الملاحظة البسيطة في الظاهر مهمة جدا من حيث النتائج التي تترتب عليها • ذلك أنها تضع للتو حدا لكل الاوهام التي عج ويعج بها الفكر الانساني بأن تبين لـــه

أنه لا يستطيع \_ من حيث كونه متضمنا بالضرورة في الزمان \_ أن يدرك أي شيء الا بالاعتماد على مفهومه لهذا الزمان · وبهذا المعنى جعل كانط الزمان ، كالمكان ، صورة أولية (أي قبلية apriori ) للحساسية الصورية ·

بقى أن نتسامل : فأى علاقة يمكن أن توجد اذن بين العالم والله و الله والله والله أخرى بين الموجود الزماني والموجود اللازماني ؟

لم يبق الا أن تكون هذه العلاقة علاقة وجود أو ايجاد ، أى علاقة معلول بعلته • فالكائن المنزمن محتاج \_ بماهيته \_ ومن أجل أن يوجـــد \_ الى علة ضرورية تكون خارجة عن زمانه وتمنحه \_ فيه \_ الوجود • وهو من حيث كونه في الزمان متغير ، والتغير نقص يترتب عليه السعى وراء الكمال • وقديما خص أفلاطون الفلسفة وبالتـالى الفيلسوف به ( التشبه بالله قدر الطـاقة البشرية ) • باعتبار الموجود الالهى أكمل الموجودات • وعمم أرسطو هـــنا السعى وراء الكمال والتحقق عبر الزمان على موجودات عالم الكون والفساد ككل وسماه ( الانطيليخيا ) ، وعرف الحركة الساعية نحوه بأنها : ( استكمال أو تحقيق لما هو بالقوة ليصبح بالفعل ) وربطها به وان اختلف عنه اختلاف الناقص ، الساعى الى الكمال ، عن الكامل التام الكمال • واذا كان أرسطو قد وضع المحرك الذي لا يتحرك ( الله ) خارج الزمان فما ذلك الا لانه كامل كمالا مطلقا وبسيط بساطة مطلقة ، ولا يحتاج من ثم لا الى حركة ولا الى زمان ليحقق خلالهما شيئا ما •

اذا كان هذا هو مفهوم الزمان ، ومفهوم الازل ـ الابد الالهى ، ومفهوم ازلية العالم لدى الفلاسفة ـ فان الانسان لن يستطيع ، ابتداء من محض فكره ومنطقه وبراهينه الجزم بما اذا كان العالم ـ فعلا ـ بداية فى الزمان ، أو ليس له بداية فى الزمان ، لان القولين يتطلبان منه على حد سواء ـ المخروج من زمانه ، وبالتالى تحقيق المستحيل ، ففى الاول ينبغى أن يكون انسان قد استطاع أن يخرج من الزمان ، وبالتالى من العالم برمته ، والاتصاف بزمان آخر ، ليشهد ـ من خارج العالم ـ حدث ولادة العالم ، وفى الثانى ينبغى الخروج من الزمان أيضا والاتصاف بالازلية ، ويجب أن تكون الازلية أزليات الخروج من الزمان أيضا والاتصاف بالازليات الاطول ، أو الاكثر أزلية من أزلية النالم وابتداء من هذا الموقع فقط يستطيع الانسان أن يلاحظ أن لا بداية للعالم فى الزمان أى أنه أزلى ،

الا يكون من الحكمة ، والحال هــذه ، الاكتفاء بالقــول : العــالم حادث مصنوع ، قال له خالقه : كن فكان ؟

أدت هذه الاعتبارات ، وفي وقت مبكر نسبيا ، بالنسبة الى تاريخ الفكر الاسلامي ، الى اثارة قضية ( خلود الجنة والنار وأهلهما ) ، كيف يكون ، والتوفيق بينه وبين كونه تعالى أولا وآخرا بالنسبة لكل ما عداه وذلك وفقا

للتجاء في القرآن الكريم من آيات كثيرة تعبو عن ذلك · فنفي جهم بن صفوان، زعيم الجبرية في الاسلام ، خلود الجنة والنار مؤكدا أن الله تعالى سيفني العالم أولا ، ثم يبعث الناس ليفي لهم بما وعدهم به من ثواب أو عقاب ، حتى اذا تم ذلك قام باعدام كل من الجنة والنار · مستدلا على ذلك ، من ناحية ، بقوله تعالى : ( فاما الذين شقوا ففي النار لهم فيها زفير وشهيق · خالدين فيها ما دامت السموات والارض الا ما شاء ربك ان ربك فعال لما يريد · واماالذين سعدوا ففي الجنة خالدين فيها ما دامت السموات والارض الا ما شاء ربك عطاء غير مجنوذ ) (١٤) · حاملا قوله تعالى : «خالدين فيها ، كما يقال : خلد الله ملك فلان ، واستشهد على الانقطاع بقوله تعالى : «خالدين فيها ما دامت السموات فلان ، واستشهد على الانقطاع بقوله تعالى : «خالدين فيها ما دامت السموات والارض الا ما شاء ربك ، فالاية اشتملت على شريطة واستثناء ، والخسلود والتأبيد لا شرط فيه ولا استثناء ) (٢٤) · فالخلود في هذا السياق يدل ، في رأى جهم ، على اقامة طويلة ولكنها مشروطة بدوام السموات والارض ·

ومستدلا من ناحية أخرى ، بدليل يعتمداساسا على رفض فكرة اللانهاية، يوجزه الشهرستانى على النحو التالى : ( ان حركات أهل الجنة تنقطع ، والجنة والنار تفنيان بعد دخول أهلهما فيهما ، وتلذذ أهل الجنة بنعيمها ، وتألم أهل النار بجعيمها · اذ لا تتصور حركات لا تتناهى آخرا ، كما لا تتصور حركات لا تتناهى أولا )(٤٣) · لانه لو كان أهل الجنة والنار خالدين فيهما لكانت حركاتهم لا نهائية · وحينئذ اما أن يعرف الله هذا العدد ، والمعرفة تقتضى التحديد ، فيتناقض · واما أن لا يعرفه ، وهذا جهل لا يليق بكمال علمه تعالى التحديد ، فيتناقض · واما أن لا يعرفه ، وهذا جهل لا يليق بكمال علمه تعالى .

يقول فخر الدين الرازى فى تفسير قوله تعالى : « هو الاول والاخسر والظاهر والباطن وهو بكل شىء عليم )(ئه) ( روى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم انه قال فى تفسير هذه الاية ( انه الاول ليس قبله شىء والاخر ليس بعده شىء ) • ويعترف الرازى منذ البداية بأن هذا ( المقام مقام مهيب غامض ) • ثم يوجه همه الى تحديد ما نعنيه بلفظ ( تقدم ) فيجد أن التقدم يكون : اما بالتأثير بأن يكون المتقدم مؤثرا فى المتأخر • واما بالحاجة بأن يحتاج المتأخر الى المتقدم كاحتياج الاثنين الى الواحد مع انه ليس علة له • واما بالشرف كتقدم أبى بكر على عمر • واما بالرتبة ، وهذا اما من مبدأ محسوس كتقدم الامام على المأموم ، واما من مبدأ معقول كما لو جعلنا الجنس العالى مبدأ فكلما كان النوع أشد تسفلا كانت رتبته أشد تأخرا • واما بالزمان فيكون الموجود فى زمان متقدم متقدما على الموجود فى زمان متأخر عن ذلك الزمان •

الى هنا لا يختلف الرازى في فهمه لمعانى القبلية والتقدم عن بقية مفكرى الاسلام من متكلمين وفلاسفة ٠ ولكن محل الجدة والاختلاف عنده يكمن في اضافته الى هذه الانواع الخمسة نوعا سادسا من أنواع التقدم : ( وهو مثل تقدم بعض أجزاء الزمان على البعض ، فان ذلك التقدم ليس تقدما بالزمان ، والا وجب أن يكون الزمان محيطا بزمان آخر ) ويطرح هذا الزمان المحاط نفس المشكلة التي طرحها الزمان المحيط به ، فيتطلب كل زمان زمانا لا الى نهاية ٠ وتكون هذه الازمنة اللانهائية حاضرة كلها في هــــذا الان : ( فلا يكون الان الحاضر واحدا بل يكون كل حاضر في حاضر آخر لا الى نهاية وذلك غيير معقول ﴾ • هذا دليل أول • وهناك دليل آخر : ﴿ فَلَانَ مَجْمُوعَ تَلَكَ الْإِنَاتَ الحاضرة متأخر عن مجموع الانات الماضية ف ( ينبغى أن يكون ) لمجموع|الازمنة زمان آخر محیط بها لكن ذلك محال ، لانه لما كان زمانا كان داخلا في مجموع الازمنة ، فاذا ذلك الزمان داخل في ذلك المجموع وخارج عنه وهو محال ) • فتبين أن تقدم أجزاء الزمان على بعضها ليس تقدما بالزمان ، ولا هو بالعلة ولا بالحاجة : ( والا لوجدا معا ، كما أن العلة والمعلول يوجدان معا ، والواحد والاثنين يوجدان معا ) ولا هو تقدم لمجرد ( الشرف ولا بالمكان ، فثبت أن تقدم بعض أجزاء الزمان على البعض قسم سادس غير الاقسام الخمسة المذكورة) والمتعارف عليها بين المفكرين ·

هذا النوع السادس للقبلية يكتسى أهمية خاصة من حيث تعلقه بماهية الزمان ذاتها ومن حيث كونه يجعلنا نضيف الى ( القبلية الزمانية ) التقليدية، ذات المعنى التاريخي ، والتي نجعل بموجبها كاثنا من الكاثنات أو حدثًا من الاحداث متقدما بالزمان على كائن أو على حدث آخر ، نضيف قبلية أخرى هي تلك القبلية التي تكون الزمان نفسه • على أن هذه القبلية وما يترتب عليها من بعدية لا يمكن تحديد هما تحديدا كأملا وبيان علاقتهما ببعضهما وذلك لانصالهما الوثيق بماهية هي - في جوهرها - جريان وعسدم استقرار ٠ فالزمان بذاته لا وجود له لانه يجرى دائما ولا يمكن أن يحضر دفعة واحسدة ويتحقق تحققا كاملا يمكننا من تشريحه وتحديد عناصره المكونة له · ولوحدث له ذلك لانقطع عن أن يكون زمانا • وقد كان أرسطو أول من تنبه الى هـــذه الصعوبة التي تعترضنا عندما نحاول التحقق من ماهية الزمان ووجوده اذ أن من طبيعة الموجود الذي يتألف من اجزاء أن توجد كل أجزائه أو بعضها على الاقل معا وهذا لا يصدق على الزمان • وافتراض ذلك فيه ابطال له • وهذا هو رد ارسطو على احاجي زينون الايلي المشهورة والتي يبطل فيها الزمان ـ كما يقول أرسطو \_ عندما يفهمه على أنه جملة من الانات المتجاورة في الحال أو الحاضر ٠ وانتهى أرسطو الى سبغ صفتى ( القبل ) و ( البعد ) على الزمان ، وجعل ادراكه تابعا لادراك الماقبل والمابعد من أحوال الحركة ، وبذلك فقه

يمكن التحقق من أن الزمان قد مر · فالزمان بهذا المعنى بمثابة المقياس للماقبل والمابعد في الحركة ، وبه نستطيع الحكم بأنهما متباينان · ونحن جميعا نفهم الزمان على هذا المنوال فنسمى أجزاء من الزمان سابقة أو متقدمة على أجسراء أخرى بالنظر الى أن الاجزاء المسماة (أولى) احتوت على حركات سابقة على الحركات التي احتوتها الاجزاء المسماة أخيرة · ومن هذا الطريق غير المباشر نحاول أن نفهم معنى الزمان وان ندرك كنهه · وعذرنا في ذلك أن الزمان في ذاته ، أي خاويا من كل المتحركات ، لا يمكن أن يوجه ولا يمكننا نحن أن ندركه بدون واسطة · ولعل أهم واسطة في ذلك هي الترتيب الذي يسبغه على الموجودات سواء فيما بينها أو بالنسبة للكائن الواحد الحادث نفسه عبر تطوره واكتماله ثم انتهائه الى الفناء ·

ان تمييز الرازى بين قبلية بالزمان وقبلية داخل الزمان ذاته يتقدم بنا خطوة أخرى على طريق ادراك الوجود اللازماني للباري تعالى ٠ فالله لا يلحقه التغير ولا ينطبق عليه الزمان ولا يحويه ، وتقدمه على الزمان \_ باعتباره خالقه وموجده ــ ( لا يكون بالزمان ، لان المتقدم على جميع الازمنة لا يكون بالزمان ، والا فيلزم في ذلك الزمان أن يكون داخلا في مجموع الازمنة لانه زمان ، وأن يكون اخارجا عنها لانه ظرفها والظرف مغاير للمظروف لا محال ( ــة ) ، لكن كون الشيء الواحد داخلا في شيء وخارجا عنه محال ) ثم ان ( الزمان ماهيته تقتضى السيلان والتجدد ، وذلك يقتضى المسبوقية بالغيير والارل ينافى المسبوقية بالغير ، فالجمع بينهما محال · فثبت أن تقدم الصانع على ما عداه ليس بالزمان البتة ) وفي هذه النقطة يلتقي الرازي مع الغزالي القائل : ( ان تقدم البارى عليه ( على العالم ) كتقدم العلة على المعلول ، وهو تقدم بالذات والرتبة لا بالزمان )(٤٠) ولكنه يختلف عنه للتو ، كما يختلف عن الفلاسفة ومعظم المتكلمين ، اذ يؤكد أن ما في العقل هو أن الله متقدم على كل ما عداه الا انه ليس ذلك التقدم على أحد هذه الوجوه الخمسة ) السالفة الذكر ( فبقى أنه نوع آخر من التقدم يغاير هذه الاقسام الخمسة ، فاما كيفية ذلك التقدم فليس عند العقل منها خبر ، لان كل ما يخطر ببال العقل فانه لابد أن يقترن به حال من الزمان ، وقد دل الدليل على أن ذلك محال · فاذن كونه تعالى أولا معلوم على سبيل الاجمال فأما على سبيل التفصيل والاحاطة بحقيقة تلك الاولية ، فليس عند عقول الخلق منه أثر ) • واجب الوجود اذن أزلى \_ أبدى وكل ما عداه ممكن محتاج اليه في وجوده ومحدث بأحداثه • وينبغي أن نفهم من لفظ الحادث هنا الكائن الذي له وجود زماني ، وبذلك تكون أولية الله بالنسبة اليه هي أولية الازلى - الابدى على الزماني • ولكن هذه الاولية تظل مستعصية ، في ماهيتها ، على عقول البشر وان كانت مسلمة واضحة في جملتها ( لان العقول شاهدة باسناد المحدثات الي موجد متقدم عليها ، فكونه تعالى أولا أظهر من كل ظاهر من هذه الجهة ) ٠ حده كلها \_ فى رأى الرازى \_ أبحاث غامضية فى التقدم والاولية والازلية لا ينالها العقل الانسانى الذى لا يستطيع معرفة الشيء الا اذا أحاط به ، والمحاط به متناه بالتعريف • فتكون الازلية فوق طاقته وخارجة عن ميدان ادراكه •

واذا كانت أوليته تعالى ليست بالزمان فان كونه آخرا ليس بالزمان أيضا ويندفع من ثم الرأى القائل باستحالة كونه تعالى آخرا لابتنائه على شبهة ان هذه البعدية ستكون بالنسبة لموجودات أعدمت وبالتالى سستكون زمانية فلا تتحقق مع بقاء الزمان أما من سلموا بكونه تعالى (آخرا) فمنهم من أوجب ذلك ، وهذا رأى جهم بن صفوان وجوابه من ناحية : اننا لا نحتاج ومن ناحية أخرى ان امكان استمرار الكائنات المكنة لذاتها حاصل الى الابد اذ وزالت امكاناتها لانقلبت ممتنعة لذاتها ، (ولو انقلبت قدرة الله من صلاحية التأثير الى امتناع التأثير لانقلبت الماهيات ، وذلك محال ) أما رد دليل حركات أهل البعنة وأهل النار فيكتفى الرازى بالقول أن الله يعلم هدف الحركات ، ويعلم أنه ليس لها عدد معين (وهذا لا يكون جهلا) بل علما أما المتكلمون فقد سلموا ببقاء البعنة والنار أبدا اعتمادا عدلى اجماع المسلمين وان اختلفوا في وظواهر الايات وقد سلم بذلك أيضا جمهور المسلمين وان اختلفوا في المغنى والتفاصيل(٢٩) .

مكذا نرى أن النتائج التي انتهى اليها الرازى تظل نتائج متكلم حذر ازاء مشكلة اعترف منذ البداية بأن مقامها ( مقام مهيب غامض ) لا مجاللادعاء القول الفصل فيه و لعل قيمة رأى الرازى في هذا الصدد \_ بالنسبة الى آراء غيره \_ تكمن في ابرازه للحدود التي لا يستطيع العقل الانساني ، بما هو كذلك ، أن يتخطاها و وهذا نفسه اسهام ، ولو كان من نوع معين ، في تقديم حل لهذه المشكلة ، مشكلة علاقة زماننا بأزلية الخالق وأبديته ، وطبيعة تلك الاولية \_ الابدية ،

الا نستطیع القول أن الرازی كان بهذا ( ناقدا ) للعقل وللمعرفسة
 المیتافیزیقیة فی مشكلة من أعوص مشكلاتها قبل كانط وقبسل ( الفلسفة النقدیة ) بقرون •

#### المراجسسع

- ۱ ــ ذكره الرازى ، فخر الدين ، المباحث المشرقية ، ج ۱ ، ص ٦٤٥ · ط · طهران ، ١٩٦٦ م ·
- ٢ \_ الغزالي ، تهافت الفلاسفة، ص ١١١ ط ٢ ٣ ، دار المعارف ١٩٥٨م٠
  - ٣ \_ الرازى ، فخر الدين ، المباحث المشرقية ، ج ١ ، ص ٦٥٩ ٠
- ٤ ــ ابن رشد ، تهافت التهافت ، ص ١٥٠ ٠ ط ٠ دار المعارف ١٩٦٤م
   ٥ ــ م ٠ س ٠ ص ١٥٨ ٠
  - ٦ \_ الجرجاني ، التعريفات ٠
  - ٧ ــ سورة الجاثبة ، آية ٢٤ ٠
  - ٨ ـ ذكره لسان العرب ، مادة : دهر ٠
- 9 ــ الغزالى ، تهافت الفلاسفة ، ص ١٩٤ ، أنظر أيضا : المنقــــ من الضلال ، ص ١٠٣ ط ٨ ، القاهرة ١٩٧٤ م ٠
- ١٠ ـ الشهرستاني، الملل والنحل ، ج ٣،ص ٧٩ ٠ ط ١٠ القاهرة ١٩٦٨م
  - ۱۱ ـ ابن رشد ، تهافت التهافت ، ص ۷۹ ۰
    - ۱۲ ـ سورة ابراهيم ، آية ۲۰ •
    - ١٣ ـ لسان العرب ، مادة : حين ٠
  - ١٤ ــ سورة الانسان ، آية ( واحد ) ٠
  - ۱۵ ـ الرازی ، التفسیر الکبیر ، جه ۳۰ ، ص ۲۳۵ ۰ ۱۲ ـ ۲۲ ـ ۲۲ ـ ۲۲ ۱۲ ـ دکره لسان العرب ، مادة : وقت ۰
    - ۱۷ \_ سورة النساء ، آنة ۱۰۳ ٠
  - ۱۸ ــ سورة المرسلات ، آيات : ۱۱ ، ۱۲ ، ۱۳ ، ۱۶ ٠
    - ١٩ ــ برغسون ، الفكر والواقع المتحرك
  - ترجمة د/سامي الدروبي ، ص ١٨٤ ق ط ٠ دمشق ، بدون تاريخ ٠
  - ۲۰ ـ ابن سينا ، النجاة ، ص ۲۱۸ ٠ ط ۲ ٠ الكردي ١٩٣٨ م ٠
  - ۲۱ ــ الرازى ، فخر الدين ، المباحث المشرقية ، ج ۱ ، ص ۱۳۳ ٠
    - ۲۲ ـ ابن سينا ، النجاة ، ص ۲۱۸ ٠
  - ۲۳ ـ الرازی ، فخر الدین ، المباحث المشرقیة ، ج ۱ ، ص ۱۳۳ .
     ۲۶ ـ المرجع السابق نفس الصفحة .
    - ٢٥ ـ ابن رشد ، تهافت التهافت ، ص ١٤٢ ٠
  - ٢٦ ـ الرَّازي ، فخر الدين ، المباحث المُشرقية ، ج ١ ، ص ١٣٣٠ .
    - ۲۷ \_ ابن سينا ، النجاة ، ص ۱۷۷ .
      - ۲۸ ـ طيماوس ، ۳۷ د ۰
    - ٢٩ ـ ابن رشد ، تهافت التهافت ، ص ١٤١ ٠
      - ٣٠ ــ المرجع السابق ص ١٥١ ٠

٣١ ـ نعنى بالقدم والازلية في بحثنا هذا المعنى الزماني فقط ومايترتب عليه من براهين زمانية دون أن نتطرق الى بقية أدلة الفلاسفة الاخرى عسلى القدم والازليـــة •

٣٢ - الجرجاني ، التعريفات ٠

٣٣ ــ التفتازاني ، شرح العقائد النسفية ، ص ٥٥ ٠ ط ١٣٢٠ هـ ٠

٣٤ ـ الجرجاني ، التعريفات ٠

٣٥ ـ المرجع السابق ٠

٣٦ \_ ذكره اللسان ، مادة : ازل ٠

٣٧ \_ التفتازاني ، شرح العقائد النسفية ، ص ٥٧ •

٣٨ ـ الجرجاني ، التعريفات ٠

٣٩ \_ المرجع السابق ٠

٤٠ ـ المرجع السابق ٠

٤١ ــ سورةً هود ، آيات : ١٠٦ ، ١٠٧ ، ١٠٨ ٠

٤٢ ــ الشهرستاني ، الملل والنحل ، ج ١ ، ص ٨٧ ، ٨٨ ٠

٤٣ ـ المرجع السابق ص ٨٧ ·

٤٤ \_ سورة الحديد ، آية ٣ •

٥٥ ــ الغزالي ، تهافت الفلاسفة ، ص ٨٦ ٠

۲3 \_ أنظر التفاصيل لدى الرازى ، فخس الدين ، في ( التفسيسير

الكبير)، ج ٢٩، ص ٢١٢٠



## الفيالي الفيالي الفيالي المعرفة ونظرية المعرفة عند الغيالي

احمدمصطغےے الحار

كلية التربية . جامعً الغاتح



اتخذ من الفلسفة وسيلة لدراسة المذاهب الفلسفية المختلفة ونقدها ، وكان هذف توضيح الاخطاء التي وقع فيها كثير من الفلاسفة نتيجة بنساء نظرياتهم ومذاهبهم على فروض خاطئة لا يمكن التحقق منها وخير دليل علىذلك أنه الف كتابه تهافت الفلاسفة للرد على بعض الفلاسفة لاظهار تهافتهم ، وضلالهم وتناقضهم وخاصة في نظرياتهم ومذاهبهم الميتافيزيقية المبنية على فروض خاطئة وعقيمة ، وقد أكد أنه لن يجادل جميع الفلاسفة في كلماقالوه ، بل سيركز هجومه ونقده على كل ما يتعارض مع أصول ومبادى الدين(ا) ، (مبينا تهافت عقيدتهم وتناقض كلمتهم ، وكاشافا عن غوائل مذهبهم وعورته )(۲) ،

وقد دافع الغزالى عن الدين الاسلامى ضد المذاهب والنظريات الفلسفية التي تصدت وعارضت بشدة مبادىء وأصول الدين دون أن يكون لديها أدنى دليل أو برهان على ذلك التصدى والمعارضة (٣) ٠

لم يقبل الغزالى جميع ما وضعه الفلاسفة من نظريات ومذاهب اذ تبينله أن بعضا من هذه المذاهب والنظريات مشكوك في أمرها وتحتاج الى دراسة تحليلية نقدية لبيان الجوانب الإيجابية والسلبية فيها ، ولمحاولة التوفيق بين بعض الاراء والافكار الفلهفية من جهة ، والمبادىء الدينية من جهة أخرى ، وانتهى الغزالى من دراسته لجميع العلوم الى القول بعجز هذه العلوم عن رده عن شكوكه التي وصفها بأنها مرض ألم به منسند بداية حياته الاولى وبأن التصوف فقط هو الدواء الشافي لشكوكه وأمراضه وآلامه ، وانه السبيل الوحيد لمعرفة الحقائق اليقينية ، لقد وجد الغزالى في التصوف بعد اطلاعه عليه ودراسته المستفيضة له الاطمئنان النفسي بعد أن طهر ذاته من كل شواغل الحس والمادة ، ووجد فيه اليقين المطلق الذي كان ينشده منذ بداية حياته الفكرية ، والذي عجزت جميع الطرق الاخرى من تقليد ، وحس وعقل على تحقيقه ،

استفاد الغزالى من دراساته للعلوم المختلفة وخاصة علم الكلام ، والفقه ، والفلسفة ، والمنطق والتصوف ، فقد درس الفلسفة دراسة مستفيضة وكاملة، وانتهى من تلك الدراسة الى أن الفلسفة متلبسة بالاخطاء والتناقضات ، وأن ما ادعاه الفلاسفة من أن الفلسفة هى الطريق الصحيح الى الوصول للحقيقة واليقين هى دعوى خاطئة ولا تعدو ان تكون مجرد افتراض عقيم ٠

بين الغزالى تناقض أقوال الفلاسفة وآرائهم وتضاربها ، كما أوضح تعارضها مع أبسط مبادىء الدين الاسلامى الحنيف والحق يقال أن الغزالى لم ينقد أو يهاجم النظريات الفلسفية التى كانت تعد علوما موثوقا بها ، والتى لا تتعارض البتة مع الدين ، خاصة نظريات المنطق والياضيات ، بل اننا نجد أن معظم هجومه ونقده اللاذع للفلاسفة كان منصبا على المذاهب والنظريات الفلسفية خاصة تلك التى تعرضت للمسائل الالهية التى تمثل فى نظر الغزالى أكثر أخطاء الفلاسفة وتناقضهم بل وتهافتهم ، لم يكن نقده وهجومه للفلاسفة نقدا عرضيا ، بل كان نقدا موضوعيا ، تحليليا ، كاملا شاملا ، حيث أقام فيه الغزالى الادلةوالبراهين لبيان عقمأدلة الفلاسفة وعجزها وعهافت براهينهم فى تلك المسائل ، بل انه ذهب الى أبعد من ذلك حين وصفهم وعدد البراهين الكاملة والكافية لذلك بالتخبط وبالجهل ، وبالكفر ، فقد رأى وعدد البراهين الكاملة والكافية لذلك بالتخبط وبالجهل ، وبالكفر ، فقد رأى معينا يختلف عما اتخذته بقية الفرق والمدارس الاخرى .

ركز الغزالي هجومه العنيف على الفلاسفة المسلمين الذين تأثروابفلاسفة اليونان ـ سقراط ، أفلاطون ، وأرسطو ـ وخاصة الفارابي وابن سينا ، وقد تمثل الخلاف بين الغزالي والفلاسفة في مسـائل كثيرة ، كفرهم في بعضها وبدعهم في بعضها الاخر ، ومن المسائل التي كفر الغزالي فيها الفلاسـفة ما يأتي : \_

- ١ قول الفلاسفة بقدم العالم ٠
- ٢ قول الفلاسفة بأن الله لا يعلم الا الكليات ٠
- ٣ ـ قول الفلاسفة بعدم بعث الاجساد وحشرها ٠

لم يكن الغزالى عدوا للفلسفة والفلاسفة كما توهم محاولات بعض المفكرين فى تعرضهم لهذا الموضوع حيث يقولون أن كتاب الغزالى تهافت الفلاسفة قد وضع نهاية للفلسفة الاسلامية وكان الغزالى نفسه أول من فند هذا الادعاء حين اعتبر كتابه المذكور مجرد وسيلة لنقد بعض النظريات والمذاهب الفلسفية التى يناقض بعضها بعضا والتى تتعارض مع أبسط مبادى الدين الاسلامى ، ولا ريب أن الفرق شاسع بين النقد والانكار فقد كان هدف الغزالى النقد الموضوعى وليس الانكار المطلق للفلسفة ،

عاش الغزالى فى فترة من الزمن سادها تصارع المدارس والمذاهب المختلفة وتنازعها وقد ادعت كل مدرسة من عده المدارس أن منهجها هو المنهج السليم ، والصحيح لبلوغ اليقين · لم يتحيز الغزالى لمدرسة من تلك المدارس أو لمذهب من تلك المداهب ويقبل دعواها اعتباطا بل أراد أن يتثبت من كل شيء فقرر أن يبدأ من جديد ، وان يضع الاسس المتينة لمنهجه الفلسفى ، فدعا الى ضرورة وضع منهج جديد يقوم على قواعد يقينية مطلقة وحقائق لا تقبل أى شك ، وكان البحث عن الحقيقة هدفه منذ البداية ، ورأى أنه لا سبيل الى الوصول اليها الا بوسيلة مغايرة للحواس وللعقل وهى النور الالهى السندى لا يصل اليه المؤمن الا بمناضله النفس ومجاهدتها أى الاقبال على الله وحده والاعراض عن هذه الدنيا بما فيها من شواغل وصوارف ، فتلك هى الوسيلة التي يظفر فيها المؤمن بمعرفة جميع الحقائق والمعارف وتنكشف له عنطريقها جميع الاسرار (ع) بهذا النور الالهى ، الذى يقذفه الله تعالى فى قلب المؤمن (ينشرح الصدر ، وينكشف له سر الملكوت ، وينقشع عن وجه القلب حجاب الغره ، بلطف الرحمة ، وتتلالا فيه حقائق الامور الالهية ) (°) .

ويرى الغزالى أن المنهج ليس مجرد مجموعة من القواعد الصورية الشكلية التي يجب مراعاتها والسير وفقا لها ، بل ان للمنهج قواعد واقعية وأسسا بسيطة واضحة ، ومحددة يجب مراعاتها حتى نضمن الوصول الى اليقدين(١) .

### ومن بين هذه القواعد والاسس الضرورية للمنهج : -

١ ـ طرح جميع الاراء والافكار والمعتقدات القديمة والخاطئة ٠

 $^{\circ}$  – ان  $^{\circ}$  نسلم بقضية على أنها صادقة ما لم تكن كذلك بطريقةواضحة وجلية  $^{\circ}$  مجال للشك فيها

٤ ـ على الرغم من كون الحواس أحد مصادر المعرفة الا أنها كثيرا ما تكون سببا في وقوعنا في الخطأ ، لهذا يجب أن لا نظمئن الى المعرفة التي جاءتنا عن طريقهـــا(٩) .

بدأ الغزالى بالشك في الحواس والمعرفة الحسية ، بل ذهب الى أبعد من ذلك فشك في العقل ، وبالتالى في المعرفة التي تأتى عن طريقه وقال انه لا سبيل الى القضاء على شكوكه الا بوسيلة أخرى أكثر قدرة على ايقافه على المعرفة اليقينية ، وسيلة مضمونة لا مجال للشك فيها ·

يقول الغزالي : (كان التعطش الى درك حقائق الامور ، دابي ، وديدني ، من أول أمرى ، وريعان عمرى : غريزة ، وفطرة من الله ، وضعتا في جبلتني ، لا باختياري وحيلتي ، حتى انحلت عنى رابطة التقليد ، وانكسرت على العقائد الموروثة ، على قرب عهد سن الصبا فقلت في نفسي : أولا ، انسب مطلوبي : العلم بحقائق الامور ، فلا بد من طلب حقيقة العلم : ما هي ؟ فظهر لي : انالعلم اليقينى : هو الذي ينكشف فيه المعلوم انكشافا لا يبقى معه ريب ، ولا يقارنه امكان الغلط والوهم ٠٠ فانتهى بي طول التشكيك الي أن لم تسمح نفسي تسليم الامان في المحسات أيضا ، وأخذ يتسم هذا الشك فيها ، ويقول نمن أين الثقة بالجواس ؟ وأقواها حاسة البصر ، وهي تنظر الى الظل ، فترامواقفا غير متحرك ، وتعكم بنفي الحركة ، ثم بالتجربة والمساهدة \_ بعد ساعة \_ تعرف: أنه متحرك ٠٠ هذا ، وأمثاله ، من المحسات يحكم فيها حاكم الحس ، بأحكامه ، ويكذبه حاكم العقل ، ويخونه ، تكذيبًا لا سبيل الى مدافعته فقلت : قد بطلت الثقة بالمحسات أيضا ، فلعله لا ثقة الا بالعقليات ، التي هي مسن الاوليات ، كقولنا : العشرة أكثر من الثلاثة والنفي والاثبات لا يجتمعان في الشيء الواحد ، والشيء الواحد لا يكون حادثا قديما ، موجــودا معدوما ، واحبسا محالا

فقالت الحواس: بم تأمن أن تكون ثقتك بالعقليات: كثقتك بالمحسات؟ وقد كنت واثقا بى ، فجاء حاكم العقـل فكذبنى ، ولولا حاكم العقـل لكنت تستمر على تصديقى ، فلعل وراء ادراك العقل حاكما آخر ، اذا تجلى كــذب العقل فى حكمه ، كما تجلى حاكم العقل فكذب الحس فى حكمه )(١) .

لم يجد الغزالى سبيله الى طلب اليقين والحقيقة لا في التقليد ، ولا في الحس ، ولا في العقل ، فهذه الطرق جميعها عجزت عن تبديد ظلمة شكوك الغزالى بنور اليقين • فناد بطرح التقليد ، والتخلص منه ، ولم يطمئن الى المعرفة الحسية ومصدرها ، ووصفها بالخداع والدهم ثم انتقل الى العقل وقدراته ، ووصفه بالخطأ والوهم أحيانا ، وبالعجز والتناهي أحيانا أخرى وخاصة في أمور ومسائل في مستوى أعلى من قدراته ، فلكل من الحس والعقل نطاقه المحدود ، والضيق الخاص به ، والذي تصمح أحكامه فيه لا يفوقها ولا يتعداها •

هذا ما دعا الغزالى الى الشك فى كل شيء يقبل الشك حتى يبنى منهجه الفلسفى على أسس وقواعد متينة ، صلبة ، لا مجال للشك فيها ، وقد كان الغزالى في هذه الفترة من الشك (على السفسطه ، بحكم الحال ، لا بحكم النطق والمقال ، حتى شفى الله ، تعالى ، من ذلك المرض ، وعادت النفس الى الصحة والاعتدال ، ورجعت الضروريات العقلية مقبولة ، موثوقا بها ، على أمر ويقين ، ولم يكن ذلك بنظم دليل وترتيب كلام ، بل بنور قذفه الله ، تعالى في الصدر ، وذلك النور هو مفتاح أكثر العلوم )(١١) .

فالغزالى لم يقلل من قيمة العقل والمعرفة العقلية ، ولكنه رأى أن العقل يقف أحيانا عاجزا عن ادراك بعض الحقائق والمعارف لانها فى درجة أعسل وأسمى من قدراته المحدودة والمتناهية ، ولم ينكر دور العقل الايجابى والفعال كمصدر من مصادر المعرفة ، بل اننا نجده يدافع عن العقل ولكن يرى ضرورة مساعدة الشرع له ومعاضدته اياه ، فالعقل عند الغزالى وسيلة من وسائل المعرفة ، ونور من أنوارها ، والنور العقلى فى خط مواز للنور الالهى يعتمد عليه ويهتدى به ، لا يناقضه ولا يعارضه والمعرفة التى يوصل اليها معرف واضحة ويقينية ولكنها ليست فى مستوى المعرفة الالهامية ، فالعقل دائما فى حاجة ماسة وضرورية لمساعدتها والاستضاءة بأنوارها ( العقل ١٠٠ لا يدرك عدركاته على درجة واحدة فمن الاشياء ما يدركه إدراكا مباشرا فى جسلاء ووضوح ، وبعضها مالا يدركه الا اذا نبه اليه من صدر حكيم (١٢) ،

يرى الغزالى أن العقل فى حاجة الى مصدر آخر يساعده ويعاضده ويهديه ويجنبه الوقوع فى الخطأ ، اذ ما الذى يضمن لنا أن ضوابط العقل وحدها قادرة على أن تقودنا الى الحقيقة ( أعلم أن العقل لن يهتدى الا بالشرع والشرع لم يتبين الا بالعقل ٠٠ وأيضا فالعقل كالبصر والشرع كالشعاع ولن يغنى البصر ما لم يكن شعاع من خارج ولن يغنى الشعاع ما لم يكن بصر ٠٠ وأيضا فالعقل كالسراج والشرع كالزيت الذى يمده فما لم يكن زيت لم يحصل السراج وما لم يكن سراج لم يضىء الزيت ٠٠ فالشرع عقل من خارج والعقل شرع من داخل وهما متعاضان بل متحدان ٠٠ واعلم أن العقل بنفسه قليل الغناء لا يكاد يتوصل الا الى معرفة كليات الشيء دون جزئياته )(١٣)

وقد وصف الغزالى العقل بأنه ( انموذج من نور الله تعالى ولا يخسلو الانموذج عن محاكاة ، وان كان لا يرقى الى ذروة المساواة )(١٤) . ووصفه في موضع آخر بأنه ( يتغلغل الى بواطن الاشياء وأسرارهسا

ويدرك حقائقها وارواحها ويستنبط سببها وعلتها وغايتها وحكمتها )(١٠٠٠ فالمعرفة العقلية عند الغزالى معرفة يقينية ، واضحة وجلية ، والعقل ( يدرك هذه الموجودات التي عددناها وما لم نعدها وهو الاكثر فيتصرف في جميعها ويحكم عليها حكما يقينيا صادقا ، فالاسرار الباطنة عنده ظاهرة ، والمعانى الحقيقية عنده جلية )(١٦)

اتخذ الغزالى من الشك منهجا فلسفيًا ، ووسيلة الى الوصول الى المعرفة الحقيقية ، ووصف شكه بأنه داء ألم به فترة طويلة من الزمن وكان الشغل الشاغل لحياته الفكرية ، مما دفعه الى دراسة العلوم جميعها بما فيها الفلسفة، ولكنه انتهى الى نتيجة سلبية ، ذلك أن جميع هذه العلوم عجزت عن تبديد ظلمة شكوكه بنور اليقين والمعرفة الحقيقية .

ومن خلال دراستى لكتب الغزالى وخاصة المنقذ من الضلال تبين لى أن هناك تشابها كبيرا وواضحا بين الغزالى وديكارت فى المنهج والقواعد التى يقوم عليها .

فكلاهما اتخذ من الوضوح ، والجلاء والبساطة معيارا للحقيقة ، وان مراعاة هذه الاسس الثلاثة ضرورية ، وأساسية للوصول الى اليقين · ونادى كل من الغزالى وديكارت بطرح الاراء والافكار الخاطئة كخطوة أولى وأساسية لبلوغ المعرفة الحقيقية ، فوسيلة الحقيقة ليست التقليد ، وانها هى النظر والتأمل ( أطلب الحق بطريق النظر ) (٧٧) ·

رأى كل من الغزالي وديكارت ان نضع كل حقيقة أو قضية في مجال البحث والدراسة والتحليل للتأكد من صححها ويقينها ، فاذا كانت حقيقة يقينية مطلقة لا مجال للشك فيها وجب قبولها ، واذا كانت غير ذلك وجب طرحها وابعادها (١٨) .

#### ويمكننا أن نفرق بين مرحلتين مختلفتين في شك الغزال : \_

١ ــ المرحلة الاولى : وتمثل شكوكه البسيطة وقد بدأ فيها بطرحجميع الاراء والمعتقدات القديمة والخاطئة كخطوة أولى لبناء المنهج الجسديد الذى دعا اليه •

٢ ـ وفي المرحلة الثانية : بدأ بالشك في المعرفة الحسية والمعرفية العقلية وانتهت مراحل شكه بوصوله الى النور الالهى الذي وجد فيه الدواء لدائه الذي كان يشكوه ، ووصل الى معرفة حقائق مطلقة ، يقينية لا تقبيل الشك ، انها معرفة من عند الله ، قذفها الله في صدره ، فأفاض علميل ومعرفة بكل حقيقة .

#### انطلق الغزال من حقيقتين اثنتين هما:

- (أ) حقيقة الله أو الحقيقة الالهية .
  - (ب) حقيقة العقل الانساني ٠

يرى الغزالى أن حقيقة الله مى الحقيقة الاولى والاساسية وكل ماعداها من حقائق تقوم وتعتمد عليها ، فالله وحده النور لذاته وبذاته ولا (يأتيه نور من غيره ومنه تشرق الانوار كلها على ترتيبها )(١٩) ، فالله تعالى ، وحده ( النير في ذاته المنير لكل ما سواه ؟ ٠٠ الذي لا نور فوقه ، ومنه ينزل النور الى غيره )(٢٠) .

فالله وحده الحقيقة الاولى ولا (شركه لاحد معه في حقيقة هذا الاسم ولا في استحقاقه )(٢١) •

اذا فجميع الحقائق عدا الحقيقة الاولى أو حقيقة الحقائق في مرتبة أدنى منها (ليس لغيره رتبة المعيه ، بل رتبة التبعية )(٢٢) ·

يتبين لنا من ذلك أن معرفة الله عند الغزالى ضرورية لبسلوع اليقين فلكى نصل الى المعرفة الحقيقية لابد من معرفة الله أولا ، فالله هو الوجسود الحق ، والكامل وهو الضمان الوحيد لكل معرفة من المعارف(٢٣) ، والجدير بالذكر أن الغزالى سبق ديكارت بفترة طويلة من الزمن في دراسة وتحديد الافكار وأنواعها من جهة ، ودراسة طبيعة المعرفة وتقسيم درجاتها من ناحية أخرى ، والتشابه واضح وجلى بين الفسزالي وديكارت في تناولهما لهذين الموضوعين سمن ذلك نرى مثلا أن كليهما يرى أن الحواس هي أحد مصادر أفكارنا ومعارفنا ، وان الحواس كثيرا ما تخدعنا في أفكارنا واحكامنا ومعارفنا، وعلى ذلك فالمعرفة والافكار التي تأتي لنا عن طريق الحواس في مرتبة أقل من تنك التي تأتي عن طريق العقل أو عن طريق الحدس أو الالهام ، يرى الغزالي أن هناك أشياء تدرك بالحواس ، ووصف هذا الادراك بأنه لا يتعدى معرفة الالوان ، والاشكال والمقادير والاصوات ، والطعوم والروائح ، والخشونة ، والملاسة واللين والصلابة ، والبرودة والحرارة ، والرطوبة واليبوسة (٢٤) ،

وصف الغزالى الحس بانه (ضيق المجال مختصر المجرى لاتسعه مجاوزة الالوان والاشكال وهما أحس الموجودات )(٢٥) •

أما الاشياء التي يدركها العقل فهي أكثر وضوحا ويقينا من تلك التي تدركها الحواس ، وزيادة على ذلك ليس ( باستطاعة الحواس ادراكها كالقدرة، والعلم والارادة ) (٢٦) •

يرى الغزالى أن الافكار التى تأتى لنا عن طريق الحواس هى مجردأفكار عن صفات حسية مثل فكرة اللون ، والشكل ، والصوت ، والطعم ، والرائحة، أما الافكار التى تأتى لنا عن طريق العقل فهى أفكار عن أشياء حقيقية كالحواس ذاتها وصفات أخرى حقيقية ( نعرفها معرفة يقينية بنوع من الاستدلال لا يتعلق شيء من حواسنا بها )(٢٧) .

من ذلك يتبين أن الافكار التي تأتى عن طريق العقل والتي يقوم العقل بتنظيمها وتشكيلها تتميز عن أفكار الحواس بما يأتى :

۱ ــ انها افكار عن اشياء حقيقية وليست عن مجرد صــفات حسية
 عرضـــية

٢ - انها تتميز بالوضوح والبساطة واليقين ٠

ويضيف الغزالى نوع ثالث من الافكار والمبادى، والحقائق التى يصفها بانها فطرية ، واضحة بذاتها ، ضرورية ، يولد الانسان وهو مزود بها ، لا تأتيه بالتقليد ولا بالحس ولا بالعقل .

هذه الحقائق والافكار والمبادئ الضرورية والواضحة بذاتها ليست في حاجة الى برهان ولا مجال للشك فيها (٢٨) .

ومن أمثلة الافكار الفطرية عند الغزالى فكرة الله وفكرة الجوهرالروحى أو العقل م

#### يقسم الغزالي المعرفة الى ثلاثة انواع وهي :

ا ـ المعرفة الحسية أو التجريبية : ومصدرها الاساسى الحواس أو التجربة وهي معرفة ظنية محتملة ، وليست يقينية ، وكثيرا ما تكون سببا في وقوعنا في الخطأ اذ تصور لنا الاجسام المتحركة ثابتة ، والاجسام الثابتـة متحركة وهي أيضا التي تصور لنا الاجسام الصغيرة كبيرة ، والاجسـام الكبيرة صغيرة ، ولهذا لا يمكننا أن نطمئن الى مثل هذه المعرفة ،

٢ - المعرفة العقلية: ومصدرها الاساسى العقل ، وبالرغم من ان المعرفة العقلية في درجة أعلى من المعرفة الحسية التجريبية من حيث الوضوح واليقين فان العقل يقف أحيانا عاجزا قاصرا عن معرفة بعض الحقائق التي هي في مستوى أعلى من قدراته المحدودة ، وقد وصف الغزالي العقل بأنه عرضة للخطأ والوهم ، والعقل أيضا في نظر الغزالي يقف عاجزا قاصرا عن معرفة المسائل الالهية ، كما انه لا وجود لضمان كامل وكاف للعقل الانساني لادراك مئل هذه الحقائق اليقينية المطلقة ومعرفتها ، اذا فالطريق الوحيد لمعرفة مشل هذه الحقائق هو النور الذي يقذفه الله في قلب المؤمن ، فهو مفتاح جميسع المعارف والعلوم وبهذا النور وحده تنكشف الحقائق كلها وتتجلي الاسرار جميعها وتتحقق المعرفة اليقينية ،

يقارن الغسرالى بين نطاق الحس الضيق المحسدود ، والمل بالاخطاء والاوهام ، ونطاق العقل المنزه عن تلك الصفات ، فالعقل يرى ( الاشياء على ما مى عليه ) (٢٩) .

فالذى يعرقل العقل ويحول دون وصوله الى مرحسلة المعرفة اليقينية الكاملة والشاملة هى شواغل وصوارف الحس من جهة واخطاؤه وأوهامه من جهة أخرى • فاذا تجرد العقل وتحرر من تلك العقبات فانه يستطيع التغلغل الى حقائق الاشياء ومعرفتها ويصل العقل الى مرحلة المعرفة الالهامية ، ولكن

بعد عناه طويل شاق ، فتنكشف له جميع الحقائق وتتجلى له جميع الاسرار ويكون مفتاحا لجميع المعارف والعلوم ( عند ذلك ينكشف الغطاء وتتجلى الاسرار )(٣٠) .

٣ - المعرفة الالهامية أو الصوفية : وهي معرفة يقينية مطلقة وكاملة ، وهي أرقى أنواع المعارف جميعها من حيث البساطة والوضوح واليقين ، وهي المعرفة التي يتجه فيها المؤمن الى الله وحده ، الحقيقة الاولى ، وحقيقة الحقائق، انها المعرفة التي يصل اليها المؤمن بعد أن يطهر ذاته من كل شواغل الحس انها الاقبال على الله والاعراض عن الدنيا · وبهذا النوع من المعرفة يصل المؤمن الى اليقين الصوفى الذي بدد به الغزالي ضباب شكوكه بل ظلامها · الى اليقين الصوفى الذي بدد به الغزالي ضباب شكوكه بل ظلامها · وشفى به من دائه الذي كان يشكو منه ، والذي عانى منه طويلا وكاد يقضى عليه ، لولا أن قذف الله تعالى في قلبه هذا النور الذي هو المصدر الصادق للمعرفة اليقينية في جميع العلوم والمعارف ·

- 17 -

#### المبوامش

الطبعة الثالثة ـ دار المعارف بعصر سنة ١٩٥٨م ص ٧٢-٧٢ وانظر أيضا الى الطبعة الثالثة ـ دار المعارف بعصر سنة ١٩٥٨م ص ٧٣-٧٢ وانظر أيضا الى Incoherence of the philosophers translated into English by Sabih Amad Kamali. Pakistan philosophical congress club Road LAHORE, 1963 P. 2-4.

#### ٢ \_ نفس المرجع السابق ص ٧٣ ٠

- 3 Al-Ghazali's influence on the west M. Saeed Sheikh papar read in the "philosophy of religion" section of the fifeenth session of the Pakistan phlosophical congress. P. 61.
- 4 The Ency-colopedia of plilosophy Volume 3 The Macnillen Company & the Free press, New York, 1967. P. 326-327.
- ه \_ الحقيقة فى نظر الغزالى \_ د. سليمان دنيا \_ دار المعارف بمصر سنة ١٩٦٥م ص ١٢٥ وانظر أيضا الى المنهج الفلسفى بين الغزالى وديكارت د. محمود حمدى زقزوق \_ الطبعة الاولى سنة ١٩٧٣م مكتبة الانجلو المصرية ٠
- 6 Discourse on method. Kene Descartes translated by Lanrence J. Lableur the liberal Arts press Inc. New York, 1956 P. 7-8-

وانظر أيضا المنهج الفلسفى بين الغزالي وديكارت د. محمود حمدى زقزوق ــ الطبعة الاولى سنة ١٩٧٣م مكتبة الانجلو المصرية ·

وانظر أيضا ميزان العمل ـ للامام الغزالى ـ الطبعة الاولى دار المعارف بمصر سنة ١٩٦٤م ص ٤٠٩٠٠

۷ \_ میزان العمل \_ للامام الغزالی تحقیق د. سلیمان دنیا \_ الطبعة
 الاولی \_ دار المعارف بمصر سنة ۱۹۳۶م ص ۲۰۹ .

۸ \_ معیار العلم \_ للامام الغزالی \_ تحقیق د. سلیمان دنیا \_ دار
 المعارف بمصر سنة ۱۹۶۱م ص ۳٤۸ ٠

9 - Al-Ghazali's influence on the west P. 65-

١٠ المنقذ من الضلال ـ للامام الغزالى ـ د. عبد الحليم محمود ـ دار
 الكتب الحديثة ـ الطبعة الخامسة سنة ١٣٨٥هـ ص ٧٣ ، ٧٤ ٠

١١\_ نفس المرجع ص ٧٤ ، ٧٥ •

17\_ مشكاة الانوار \_ أبو حامد الغزالى \_ حققها وقدم لها د. أبو العلا عفيفى \_ الدار القومية للطباعة والنشر القاهرة سنة ١٩٦٤م من مقددمة الدكتور المحقق ص ١٢٠٠

۱۳\_ معارج القدس \_ للامام الغزالى \_ حققه وخرج أحاديث به الاستاذ الشيخ محمد مصطفى أبو العـــلا \_ مكتبة الجنــدى بمصر سنة ١٩٦٨م ٠ ص ٦٤ ، ٦٠ ٠

١٤ مشكاة الانوار ـ للامام الغزالي ص ٤٤٠

١٥ ـ نفس المرجع ص ٤٥٠

١٦\_ نفس المرجع ص ٤٥ ، ٤٦ ·

۱۷\_ ميزان العمل \_ للامام الغزالى \_ تحقيق د. سليمان دنيا \_ الطبعة الاولى دار المعارف سنة ١٩٦٤م ص ٤٠٩ ٠

18 -- Descartes selections edited by Ralph M. Eaton. Charles scribner's sons New York 1955 P. 271 & 272

وانظر أيضًا المنقذ من الضلال ص ٧١ ألى ٧٠ •

١٩\_ مشكاة الانوار ص ٥٤ ٠

٢٠ نفس المرجع السابق ص ٥٤٠

٢١ نفس المرجع السابق ص ٥٤٠

٢٣ نفس المرجع السابق ص ٥٤٠

23 -- The Rationalists "Remé Descartes" translated by john weitch Doubleday & Company, Inc. New York 1960 P. 135. P. 140.

وانظر أيضًا إلى مشكاة الانوار من ص ٤٥ الى ص ٥٤ ·

وانظر أيضا الى احياء علوم الدين للامام الغزالي ٠

۲۶\_ معیار العلم ص ۸۹ و ص ۹۰

٢٥\_ نفس المرجع السابق ص ٤٥٠

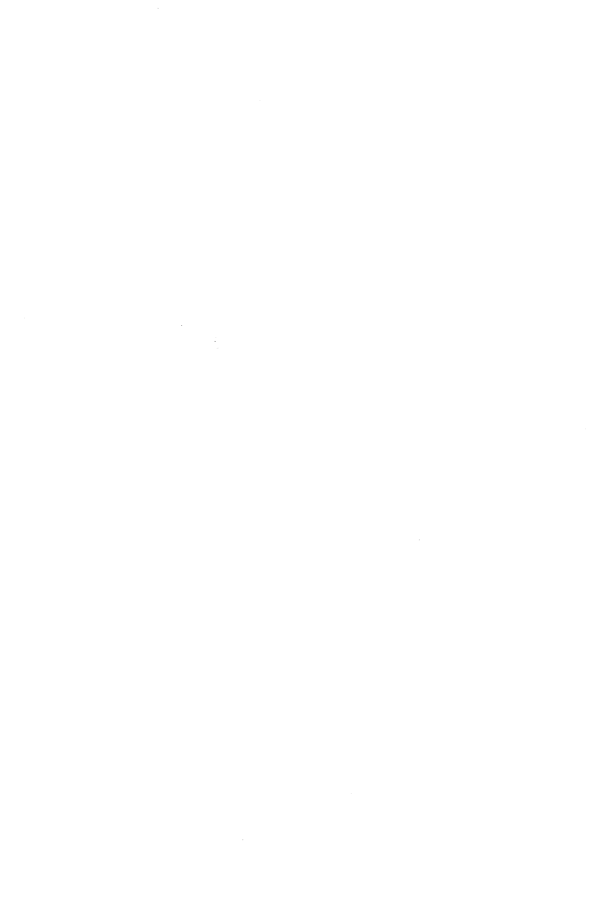
٢٦ نفس المرجع السابق ص ٩٠٠

٢٧\_ نفس المرجع السابق ص ٩٠٠

٢٨ نفس المرجع السابق ص ٩٢٠

٢٩\_ مشكاة الانوار ص ٤٧ .

٣٠\_ نفس المرجع السابق ص ٤٧ ·



# عبد السمر من ليب السمر من ليب السمر من ليب السمر المساوي المسا

د. عبدالقا درمحود

كلية التربية - جامعة الغاتح

اشهر الصنوفية في ليبيا كما تؤكد الروايات على السنة الناس ، وكما تؤكد رواية كتاب الاشارات لبعض ما بطرابلس الغرب من المزارات ، وهو من

تألیف حفیده المسمی باسمه : عبد السلام بن عثمان بن عز الدین بن عبدالوهاب ابن عبد السلام الاسمر الفیتوری الطرابلسی(۱)  $\cdot$  عاش فی نهایات القسرن التاسع والقرن العاشر الهجری حیث توفی عام ۹۸۱ ه وله مزاره المشهور فی (زلیطن) بطرابلس(۲)  $\cdot$ 

ولم أجد للشيخ عبد السلام الكبير كتبا مطبوعة سوى منظومته الشعرية المسماة السلسلة الجوهرية ، وسوى السلسلة الذهبية المطبوعة معها ، لكننا نجد أشتاتا عنه في كتاب حفيده عبد السلام بن عثمان وهو كتاب الاشارات لبعض ما بطرابلس الغرب من مزارات ·

فاذا توقفنا عند السلسلتين الجوهرية ، والذهبية وجدنا الشيخ فيها مؤرخا للصوفية ، يتحدث عن أسمائهم واحدا واحدا دون ترتيب زمنى ، الامر الذي نجده مفصلا في كتاب حفيده ، الذي يذكر شيوخ الصوفية ، محددا أماكن أضرحتهم في طرابلس أو ما حولها ، متعرضا لبعض كراماتهم (٣) ، وهو يعتمد على منظومة جده ، في اهتمامه ببعض الشخصيات دون الاخسرى في الاغلب الاعسم .

فاذا بدأنا بكتاب السلسلة الجوهرية والسلسلة الذهبية للشيخ الكبير وجدناه يقدم نفسه الراجية رحمة ربها الغفور الرحيم ، حامدا الله العظيم منزل القرآن الكريم على سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم حيث يقول :

يقول راجى رحسة الغفور الحمد لله القديم الصسمد الملك الاكبر ذى البرهان جسل عن التشبيه والانداد ثم صلاتنا عسلى نبيسه

عبد السلام الحازمى الفيتورى منزل الذكر عسلى محمد والعسز والسطوة والسلطان والضحد والزوجة والاولاد وصحبه وحسزبه(٤)

ويعود الشيخ(°) ، فيقدم لنا الهدف من منظومتيه ، الجوهرية والذهبية

۱ - ، ۲ - عبد السلام بن عثمان بن عز الدين بن عبد الوهاب : الاشارات لبعض ما بطرابلس الغسرب من المزارات ٦١ ـ ٦٥ الناشر مكتبة النجاح طرابلس ١٩٧٥ م ٠

٣ ـ كتاب الاشارات ألف حسب نص المؤلف سنة ١٠٩٤ هـ ٠

٤ ، ٥ ــ السلسلة الجوهرية ٧ وقد ألفت هذه المنظومة عام ٩٧٩ هـ قبل
 وفاته بعامين اثنين ٠

وهو تاريخه لشيوخ الصوفية في بلده ، وان ذكرهم عسلى غير ترتيب ، ضمن شيوخ الصوفية في العالم الاسلامي ، مؤكدا أنهم للناس كالعماد ، فهم أولياء الله ، منهم تقتبس الانوار ، أحوالهم في محكمات المرسوم ، عن عدد الانفاس والنجوم ، وأن عددهم مائة ألف وعشرون وأربع ، ولهم في كل قطر من أقطار الارض أثر ، في السهل وفي القفر ، حيث يسكن بهم الامن على الناس عنسسه الضيق وحيث تنزل بهم الرحمة عند الفزع والخوف ٠٠

وأسال الله بلوغ الامسال أهل الوفا والعلم والكمسال هم الذين ذكرهم قد اشستهر لانهسم للنساس كالعماد رجال الله الفضال الله الفضالة عرائس أحوالهم في محكم الرساوم علي أقدام الانبيا عدتهم عسل أقدام الانبيا في كل قطسر لهم آثار في كل قطسر لهم آثار في المسال الهاك بهم وابتهال الهاك بهم وابتهال العجائب في ساعة الدعال لان من أصلح له العمال لل

فى نظمنا بعض الشيوخ الكمل ساداتنا أهل المقام العسالى فمن توسل بهم رأى العبر اغاثة لسلام انوار الهلدى تقبس فمنهم أنوار الهلم مساعد عن عدد الانفاس والنجوم فمنهم هائم ومنهم واعيام مسن معمر كسذا القفار والامن عند الضيق أيضا يسلمل وتأمن المكر فلن تروعال

ويعود الشيخ(٧) فيرينا طريق التوسل الناجع ، مرشدا المريدين الى الصراط الصوفى ، وذلك بأن يبدأوا بالسر الاعظمم الله والرسول والسادات الفحول ، ومنهم الشيخ نفسه كواحد منهم ، سعيا وراء الحصول على الامسن والامان من كل كيد والنجأة من كل هم وغم ، مؤكدا أنهم أحياء عند ربهم ، يسمعون الدعاء مع الله ورسوله ، كما يسمعون ترتيل القسسرآن ومجالس الفرقان ، وان سرهم العظيم مرتبط بالسر الالهى الاعظم ، فلو نزل على الجبال لدكت وأصبحت كأعذب الانهار ٠٠

٦ ـ السلسلة الجوهرية ٨٠

٧ \_ السلسلة الجوهرية ٨ ٠

اذا أودت يا أخى التوسيلاً فلتبتدى بالله والرسيول فلتبتدى بالله والرسيول ثم باسيمنا متوجها الى فينقذونك مين كيل هم ومن تعبد ظالم علييك فانهم أحياء حين يذكرون اختارهم الهنيا وأعطاهم جليسيهم كلام رب الخلق لو صيب سرهم على الجبال لو صيب سرهم على الجبال

بسرنا وأسمنا المتصلا وبالسادات الكمال الفحول ناحية فيها ضريعي منزلا ويحفظونك مسن كل غم وكل شيء قد أساء اليك فكل ما طلبت منهم يحضرون غيبتهم حضور مع مولاهم نالوا وفازوا باتباع الحسق لدكت الجبال كالرمال لصار عنا فائق الانهار (٨)

ويستفيض الشيخ (٩) في ذكر اوصاف اولياء الله ، فيقص علينا ان منهم من تطوى الارض له ، ومنهم من يصلى عند الكعبة الصلوات الخمس ، ومنهم من يطوف بالبيت علنا ، ويطوف بهلم البيت ذاته سرا ، وعلنا ، ومنهم أهل الوثبة والخطوة وأهل الحضرة والسطوة والقوة ، وليس حيالهم قريب أو بعيد في ملكوت الارض والسماء ، لان البعد والقرب لديه سواء ، منهم من يشطح بالاوتار أو يهيم بالاشعار ، ومنهم من يذكر اللهبالدفوف وبالمعازف والكفوف ، منهم من حياته على الاعتماب ولبن الاوعال ، ومنهم الجوال الطواف في سائر الامصار ، هائما في القفار والكهوف والتلال ، وإذا كان منهم صائم الدهر ، فإن منهم أيضا من هو مسلوب المقل لا يصلى ولا يصوم (١٠) .

فمنهم من تطوى له الارض ومن ومنهم من يطوف بالبيت ومن ومنهم أهل الوثبة والخطوة احوالهم ساداتنا \_ مختلفة

يصلى عندالبيت الخمس فاعلمن به يطوف البيت سرا وعلن(١١) ومنهم أهل الحضرة والسطوة سبحان من خصصهم بذىالصفة

٨ ــ السلسلة الجوهرية ٨ ٠

٩ ـ السلسلة الجوهرية ٨ ، ٩ ٠

١٠ ــ السلسلة الجوهرية ١٠ ٠

۱۱ ـ في هذا اشارة الى فكرة الحلاج عن طواف البيت حول الصوفى الواصل أنظر كتابنا الفلسفة الصوفية في الاسلام ٣٢٦ ـ ٣٨٥ دار الفكر الطبعة الاولى ١٩٦٦ م والطبعة الثانية ١٩٧٦ م ٣٣٥ ـ ٤٠٠ ٠

فالبعد والقرب سواء لديهمسو فمنهسم من يرقص بالدفوف ومنهم من يشطح بالاوتساب ومنهم من حياته الاعشسساب ومنهم من يجول في البلدان ومنهم من يهيم في الجبسال ومنهم من يهيم في الجبسال ومنهم من يهيم ولم يصسوم الدهر كله ومنهم من لم يصم ولم يصسل

والارض شرقا غربافی آیدیهمو وبالمعسسازف وبالکفسوف ومنهم من یهیم بالاشسعار ولبن الاوعال والحسسلاب ومنهم من یهیم بالقسرآن ومنهم من یغوص فی الثراء والقفر والکهوف والتسلال ومنهم من یحیی اللیالی بالله ولهان غائب مسلوب العقسل وهسسو ولی هائم ممحون(۱۲)

لكن أعظمهم فى رأى الشيخ هم رجال الوقت أقطاب الارض. وكل قطب له اقليم يحفظه ويرعاه ، ويرعى أهله بسر من الله · أما النجباء منهم فمسكنهم المغرب العربى وهم ستمائة ، والنقباء فى مصر وعددهم سبعون ، والبدلاء بالشام أربعون ، أما الغوث الاعظم فهو واحد وهو النبى صلى الله عليه وسلم وبه التمام والكمال(١٣) . . . .

اعظمهم أخى - رجال الوقت فالنجباء مسكنهم فى المغرب مقامهم فى الناس أعلى رتبة والنقباء بمصر قلل سبعون وعدة الاقطاب فى البللة كل اقليم فيه قطب يحكم كذا الاوتاد يا خليل ملزمون والعمداء ثلاثمة رجال والفضاد واحد به التمام

أذكرهم هنا \_ لك بالثبت فاذكرهم تفرز بكرل مطلب فهم على التحقيدق ستمائدة والبدلاء بالشام أربعرون سسبع وأربع من الاوتاد(١٤) في حكمه ما دام حيا ينعم على النواحي الاربع مقسمون لله درهم أهرال الكمال عن ذكر ربهرم لا يفتران صلاته في مكة والسلام(١٥)

١٢ ــ السلسلة الجوهرية ١٠٠

١٤ ، ١٤ ــ السلسلة الجوهرية ١٠ ـ ١١ ٠

١٥ ـ السلسلة الجومرية ١١ ٠

وقبل أن يدخل الشيخ فى سرد شيوخ التصوف وأعلامه فى كل مكان وزمان بما فى ذلك صوفية قومه وعشيرته فى ليبيا ، يدعو الله أن يغفر ك ذوبه وذنوب الناس أجمعين ٠٠٠

فيا الهي يا مجيب الدعسوات ويا رحيم يا مقيسل العثرات اغفر ذنوبنا والناس أجمعسين وكل من جد وقال آمسين بالكعبة المعظمة والانبيساء والعرش والكرسي والاصفياء بآل المصطفى كذا الصحابة أهل التقى والمجد والانابه(١٦)

ثم يعود الشيخ فيدخل الى قصده من التأريخ لاعلام التصوف حيث يقول فيما يقول متوسلا:

بآل المصطفى كسذا الصحابة اصل التقى والمجسد والانابة بالاسماءالحسنى ثمخير الرسل بالخضر وبالامسام الشاذل وباويس القسسرنى والدارانى ومالك والشافعى والسدانى باحمسد وبأبى حنيفسة والمرعشى الشهير بحذيفة بابن مشيش بالولى الكيلانى باحمد المرسى، بالدهمانى(١٧)

وهكذا يمضى الشيخ الكبير في سرد أسماء أعلام الصوفية في أكثر من أربعمائة بيت أخرى ، محددا أعلام الصوفية في ليبيا بالمسات من الصالحين الذين حدد أماكنهم وأماكن مزاراتهم حفيده في كتابه الاشارات لبعض ما بطرابلس الغرب من المزارات مكذا يمضى الشيخ ليعود فيتوسل بكل مجذوب وكسل تائب في أوطان المشارق والمغارب ، سائلا الله حسن الختام ، وجنة السعادة في الدار الاخرة ، محسددا أن نسبه ودربه أو حزبه القسريب ينتسب الى الامام الشاذلي شيخ السادة الشاذلية (١٨) .

١٦ ــ السلسلة الجومرية ١٢ ٠

۱۷ ــ نلاحظ أنه يخلط ما بين القدماء والمتحدثين في الزمان مثل ما بين سليمان الداراني في المدينة والدهماني في ليبيا

١٨ ، ١٩ \_ السلسلة الجوهرية ٣٢ ·

ومن في القبلة أو في السماء بفضلهم يا رب يا غفسار بجاه ما ذكرت مس ساداتي أسالك الله تقيل توبتي أمتنا يا رب على الشهادة

بكل مجهدوب بكل تائب بما في وطن الشرق والمغارب وما تحت الارض أو في المساء ويا مهيمن ويا سستار مما مضي منهم وما قد يأتي وأغفر ذنوبي قبل يوم الحسرة واختم لنا يا رب بالسمعادة

#### ثم ماذا ؟

فهذه سلسلة جمعتهــــا سميتها الجوهسرة المنثورة قد قال ذا عبد السلام الاسمر منتسبا للشاذلي أبي الحسن

لكل عاشق بها أودعتها اشياخها مبثوثة مسهورة نجل سليم الفيتورى الاوفسر بسند مشتهر يبري الحزن(١٩)

فاذا تصفحنا السلسلة الذهبية (٢٠) بعد الجوهرة • وجدنا الشيخ الكبير يعود فيحدد مشايخ الطريقة السنية الشاذلية في ليبيا ، متتبعا الطريق لكل شيخ بذكر أستاذه ثم بذكر تلاميذه وهكذا ، ولا ينسى أن يحدد أعلام الشاذلية وغيرهم من شيوخ التصوف القدامي ، واصلا بينهم شيخا عن شيخ ، ثم يعود في النهاية فيؤكد أن التصوف قد أنتهت ريادته الى الشاذلي ومدرسته الكبرى في العالم الاسلامي على مختلف طوائفها وأشكالها :

> يقول راجى العفسو والغفران الحمد لله الذي هدانا ٠٠٠ ثم الصلاة والسلام أبدا وآك وصحبت الاقسار ويعد حمد الله والصللة مشايخ الطريقة السنية رجزتها توسسلا بجاههسم اولهم اسمتاذنا الدوكالي وشميخه الولى فتمسح الله وشيخه أبو تليس الفاضل وشیخه ابو راوی المعتــدل فاشتهرت لنا به الطريقــة

عبد السلام بن سليم الفاني الى طــريق الخير واجتبانا على النبي العربي أحمسدا ماكور الليال على النهار أذكر نظما في ذوى السادات وهي عروس الطرق الزكية لربنا وطالبا لفضلهمم الزعفران أسسسد الرجال وهو أبو راس كبير الجاه الساحلي العبدوى الكامسل وهو المعروف عندالناس بالفحل طريقة الارشاد والحقيقة

٢٠ : السلسلة الذمبية ٣٣ ـ ٣٦ ٠

وشيخه المعتمد الجليل العارف المشهور في الرجال أبو العباس ذو القرنين أحمد وشيخه بحر التقي والمسلم أستاذه معين الدين الحبشي وغوثه المضيء مثل الشمس وشيخه أبو الحسن قطب الانام كبير المقدار وشيخ العارفين

ليس له في دهره عديسل السيد الموصوف بالكمسال بن عروس العمسدة المؤيد المخرساني فتع الله العجمي وهو المسمى بياقوت العرشي قطب النهي أبو العباس المرسي المام القوم الشاذلي عالى المقام دفين عيذاب٢٦مربيالسالكين٢٦

ويعود الشيخ (٢٣) من حيث بدأ بعد جولة مستفيضة حسول الشيوخ ومريديهم تابعين ومتبوعين فيصلى على سيد الكونين خير المرسلين منتهيا المان المامة القوم للشاذلى الكبير ، ناصحا كل مريد بتتبع المسلسلة المباركة مسلسلة الكرام الابرار ، حتى سيد الكائنات حبيب الله صلى الله عليه وسلم ثم الى رب العزة والجلال اله العالمين ٠٠٠

قد انتهت طريقة الارادة ولامام القوم الشيخ الشاذلى وحكذا من شيخ الى شيخ الى من عنالرسول الروحجبريل الامين فهذه سلسلة الابسرار مشهورة اسنادها صحيح فاتمفر لنا ذنوبنا واسترنا واختم لنا بحسن الاختتام ثم الصلاة والسلام التام ما غردت قرية بكية

فادع بها تحصل لك الافادة ورد تبركا بنى سلاسلى نبينا محمد خسير العسلا عن رب العزة الهنا المتين موصولة لربنا الففارس الفصيح عن سادة أكابر مروية وبالرجال الكاملين الحقنا بجاه سيد الورى التهامي على العدناني سيد. الانام

۲۱ ـ عيذاب : مكان على حدود مصر ـ السودان حيث كان طريق الحج القديم وفي هذا المكان استُفر جسد الامام الشاذلي حيث يؤمه الكثيرون ·

۲۲ ، ۲۲ \_ السلسلة ۲۳ / ۲۲

٢٤ \_ السلسلة الذهبية ٣٦ ٠

فاذا انتقلنا الى كتاب حفيد الشيخ الكبير: الإشارات لبعض ما بطرابلس الغرب من مزارات ، نجده يحدثنا فى المقدمة (أنه شاع عن الشيخ الاعظم سيدى زروق أنه قال فى الزاوية(٢٥) الغربية والفواتير انهما ينبتان الاولياء كما تنبت الارض الطيبة الزعفران ، وحسبه اختياره لها مسكنا واختيار الله اياها لسه مدفنا ، وذلك لما طبع عليه غالب أهلها من الحياء والتقشف ومحبة الصالحين والاعتناء بالمنتسب الى طريقتهم ، ولما طبعوا عليه فى الكلام من عدم الفحش ، ولما فيهم من السخاء ولين الجانب للغريب ) ويحدثنا صاحب الكاتب عن جده الشيخ عبد السلام الاسمر صاحب السلسلة الجوهرية والذهبية أنه قال فيما قال من وصاياه لاهل الطريق فى آداب زيارة قباب الاولياء:

( وعليكم بالزيارة ٠٠٠ فالزائر مثل من يفتش عن ضالة لا يدرى أيــن توجد • فكذلك تكونون في الادب مع كل من تزورونه ، لانكم لا تدرون أيهم المقبول الذي يقبلكم الله بسبب قدومكم اليه • واذا زرتم فزوروا زيارة لايتضرر منها أحد بسبب قوتكم وقوت دوابكم أو مبيتكم ، ولا تنزلوا الا عند من تعلمون أنه يرضى بكلفتكم وكلفة دوابكم ان كانت عندكم دواب ، واختبروا عياله ٠٠٠ هل كانوا يرضون بكم أم لا ٠٠٠ والقرينة تدل على الحال ٠ ومن أضر الناس في زيارته فلا يصبح له منها الا العلة وسلب الانوار والعياذ بالله • وربما يخرج الزائر وقلبه مملوء بالانوار فرجع وقلبه محشو بالاغيار وهو في غضب الجبار فاحذروا الهلاك في الزيارة غاية الاحذار)(٢٦) ( وأما من راح للزيارة بالجهد والاجتهاد والتسليم والتواضع والرقة ، ورفع زاده معه أن تيسر ، والا رضى بما يرزقه الله ، ومشى على رجليه ان قدر ، والا ركب ولم تضر دابته أحدا ، وخرج باذن شيخه ان كان له شيخ ، والا فبعد الاستخارة النبوية ، وزاربالادب وطريق السنة المحمدية ، على صاحبها أفضل الصلاة والسلام ، وزار كل مسن بركته ظاهرة كالشمس أو مظنونا بالبركة ، أو مشكوكا فيه ، ولم يتكبر على أحد ، لانه كفتاش الضالة ، فافهموا • فاذا خرج بهذه الشروط المذكورة رجع وهو موضوع الاوزار ، وقلبه محشو بالانوار وهو في رضي الففار • فعليكم بالزيارة ما دام خروجكم لا يؤدى بكم الى محسرم أو مكروه من كل جانب فافهموا ۱۰ (۲۷) ۰

ويلاحظ الدارس لكتاب الارشادات أنّه مقسم تقسيما علميا سليما حيث أنه يذكر أولا من شيوخ الصوفية أولئك الذين بداخل المدينة ثم من بازائها وفي

٢٥ ــ يقصد بالزاوية والفواتير منطقة في طرابلس حيث مكان الشميخ
 الكبير وأحفاده وتلاميذه أنظر الاشارات ٦ ــ ٧ ٠

٢٦ \_ الاشارات ٩ \_ ١١ .

۲۷ ـ الاشارات ۱۰ ـ ۱۱ ۰

مقبرتها ثانيا، ثم من بساحلها ثالثا، ثم من فى تاجورا ورابعا، ثم من بالجفارة والغابة خامسا، ثم من بساحل حامد من عين لبدة الى عين كمام سادسا، ثم من بزليطن والفواتير سابعا، ثم من فى مصراته ثامنا، ثم من فى مسللته تاسعا، ثم من فى جنزور والغار ولماية عاشرا، ثم من فى الزاوية أخيرا ٠٠ تاسعا، ثم من فى الزاوية أخيرا ٠٠

لكن الكتاب يشوبه كثير من القصور حين يكتفي وبذكر الشيخ الصوفي ومزارته فقط ، أو يشير الى خبر هام حوله دون أن يفصل فيه ، وكأن أولى أن يفصل ، فهو مثلا(٢٨) حين يتحدث عن مقبرة الشعاب يقول ( وهي التي في شرقى المدينة (طرابلس) على شاطئ البحر، وفيهاروضة الشيخ سيدىعبدالله الشعاب ذكره الشيخ التجاني في رحلته ) ثم ينهى الحديث منتقلا الى مزارات أخرى ومثل ذلك كثير ٠ لكن المؤرخ يبدو دقيقا في أحيان قليلة ، حين يقول مثلا عن محمد أحمد المكنى ومزارته ، انه (آخي وابن خالتي سيدي محمد ابن شيخنا سيدى أحمد المكنى • كانَ على حداثة سنه من العباد الزهاد • تلقى العلم عن الشبيخ سيدي أبي راوي فظهرت عليه بركته سريعا) (وكان من عاداته أن يختم كل يوم دلائل الخيرات ، ويقرأ ربع القرآن مع قيامه بوظيفة دروسه · مات في شعبان سنة ست وثمانين والفا مطعونا رحمه الله )(٢٩) . وفي الكتاب حكايات طويلة وقصيرة عن غرائب كرامات الصوفية على اختلاف درجاتهم من العلم والمعرفة • لكن أغرب ما قرأت في هذا الكتاب محاولة اثبات أن أهـــل الكهف كانوا في منطقة الجفارة ٠ فهناك ( فوق مقبرة لقاطة مسجد في قنة جيل بعرف بمسجد أم غربان تزوره الناس وتتبرك به ٠ ويذكرون أن بذلك الموضيح أصحاب الكهف )(٣٠) ويعود المؤلف فيذكر أن الشيخ الكبير عبد السلامالاسمر ( جاء لذلك الموضع وترك فرسه عند سيدى خليفة الشويشين وانحدر الى مغارة هناك ، فلما أبطأ عنه لحقه وأشرف على المفارة فرأى كليا عظيما هو عليه هرة كاد أن يموت منها )(٣١) ويعود المؤلف فيحكى أن حـــوارا دار بين الشـــيخ عبد السلام والشيخ خليفة حول الكلب الرهيب فذكر الشيخ عبد السلام أن ( هذا هو كلب أهل الكهف وهؤلاء أصحاب الكهف ٠٠٠ )(٣٢) العجيب أنمؤلف الاشارات وهو حفيد الشيخ الكبير يحاول تفسير ذلك بادخاله في باب الكرامات الخِارقة للشيخ عبد السلام الاسمر وذلك ( بأن الشيخ ( عبد السلام ) لما صعد الجبل انطوت له الارض من حيث لا يشعر سيدى خليفة ، وانسه زارهم في

۲۸ ـ الارشادات ۲۱ وأنظر أيضا صفحات ۱۵ـ۱٦۱۸-۲۷\_۳۵\_۳۵\_ ۱۵ـ33ـ73ـ۱٥ـ۸٥\_9٩\_۹۲\_۷۰\_۸۶

۲۹ ـ الاشارات ۲۱ ۰

۳۰ ، ۳۱ ، ۲۲ ـ الاشارات ٤٧ ـ ٤٨ ٠

موضعهم الذي هم به وأخبر سيدى خليفة بظاهر الامر دون حقيقته والله أعسلم )(٢٢) • ويعود الحفيد ليقول عن جده الشيخ الكبير ، فيما تروى الروايات عنه في كل مكان ( ما رأينا ولا سمعنا أحدا من أهل البصائر دخل طرابلس الا ويعظم الشيخ تعظيما كثيرا ) ( وكان الشيخ سيدى أبو راوى يقول لى كثيرا : ثلاثة من الاولياء اياك أن تتعرض الى من انتسب اليهم صادقا أو كاذبا : الشيخ سيدى عبد القادر الجيلاني ، والشيخ سيدى أحمد البدوى والشيخ سيدى عبد السلام الاسمر ٠٠٠) (٣٣)

عبد القادر محمود

٣٢ \_ الاشارات ٤٨٠

٣٣ \_ الاشارات ٦٥ \_ ٦٦ ٠

# مغسارة المركبينة الافتتاح الافتتاح والخاتمة

د . على فهمت خشيم كلية النهية جامعة الغاتج

 للكهوف مع الانسان علاقة قديمة قدم التاريخ · منذ أن كان يتخدما سكنا له ، يلجأ اليها هربا من الوحوش الضوارى ، أو يبيت بها ليلا ، أو يلوذ بها من حر الصيف وزمهرير الشتاء ·

وتطور الانسان - كما قالوا - وابتعد عن حياته الطبيعية الاولى ، وبدا يصنع هو بيته وسكنه من قش أو طين وحجر ، بعد أن كانت الطبيعة تكفل له هذا السكن • ولم يبق من الكهف بالنسبة للانسان الحديث سوى ذكريات بواكير دبيبة على هذه الارض ، أو صلة حفريات يقوم بها رجال الآثار وعلم الانسنان بحثا عن الماضى السحيق ، يجمعون صورة الانسان الاولى جزء بعد جزء من أثر رسم بدائى على جدار كهف أو قطعة فخار ملقاة منذ آلاف السنين أو حجر مسنون كان أداة دفاع وهجوم قتل به قابيل أخاه هابيل!

غير أن الكهف ... أو الغار ... ظل مرتبطا بحياة الانسان الروحية ... رغم انقطاع صلته الجسدية به ... يضع بصحاته على تاريخه ويذكره بعاضيه الذى كاد ينساه و ونحن نجد في القرآن الكريم ، مثلا ، قصة أهل الكهف و أولئك الفتية الذين آمنوا بربهم وزادهم هدى ، ثم لجأوا الى الكهف فرارا من ظلم الكفر وظلمة الكفر ، حيث لبثوا ثلاثمائة سنين وازدادوا تسعا ، تزاور الشمس اذا طلعت عن كهفهم ذات اليمين وتقرضهم اذا غربت ذات الشمال ، وهم في فجوة منه وحتى أذن الله أن يخرجوا ثانية على الناس ؛ فاذا الدنيا غير التي عرفوا ، واذا البشر غير الذين ألفوا ، واذا الحياة غير الحياة (١) و

ومن المعروف في السيرة النبوية أن الرسول الكريم (ص) كان ياوى الى د غار حراء ، حيث يجد متعة التأمل والتفكر والطمأنينة والهدوء ، بعيدا عن مجتمع الوثنية الصاخب المنغمس في الملذات والشهوات ، وحيث حبط عليه الروح الامين ليأمره أن د اقرأ باسم ربك الذي خلق · خلق الانسان من علق اقرأ وربك الاكرم ، وأن يبلغ الرسالة الى العالمين ·

١) أنظر : القرآن الكريم ــ سورة الكهف ، الآيات : ٩ ــ ٢٦ ٠

ثم نجده في « غار ثور » ثاني اثنين ، بعد أن أخرجه الذين كفروا هو وصاحبه أبا بكر الصديق ( رضى الله عنه ) ، يختبى عن الاعين الراصدة في هجرته ، ينسبج العنكبوت خيوطه على مدخل الغار وتسكن اليمامة \_ كما تقول الروايات \_ فيضل التابعون له المطاردون اياه وينصرف عنه وعن صاحبه الاذي (١) .

فهل عجب ... بعد ذلك ... أن نرى صورة الفار ترتبط في التفكير الاسلامي برجال الله من الاولياء والصالحين وأهل العناية والزعاية ؟

فنلقى كبار الصوفية يتخذون من الكهف ملاذا لصلاتهم ودعائهم وذكرهم وخلوتهم ، فيه يتقابلون وبه يتعارفون ( $^{7}$ ) • بل ان بعض فرق الشيعة اعتقد أن الامام ( المهدى المنتظر ) لم يمت ، وانما هو لا يزال حيا في غار بجبل يخرج منه حين تحين الساعة ليملأ الارض عدلا كما ملئت جورا ( $^{8}$ ) •

ویاخذنا حبل الحدیث لو مضینا نعدد صلات السکهف ـ أو الفار ـ بالاولیاء ، والعباد والصالحین فی تاریخ الفکر الاسلامی • فلنقصر حدیثنا هذا علی غار واحد تردد ذکره کثیرا فی کتب الرحلات ، ولا یزال بعض آثاره

وسلط لا يدوق الموت حتى يقسود الجيش يقدمها لسواه تغيب لا يدى فيهسم زمانا برضوى عنده عسسل وماه

انظر : القرآن الكريم - سورة التوبة ، آية ٤٠ ه اذ أخرجه الذين كفروا ثانى اثنين اذ هما فى الغار اذ يقول لصاحبه لا تحزن ان الله معنا فأنزل الله سكينته عليه وأيده بجنود لم تروها » •

من أشهر ما كان في هذا الباب لقاء أبي الحسن الشاذلي وشيخه عبد السلام بن مشيش ، يوم كان الشاذلي يبحث عن القطب المرشد في العراق فقيل له : « أنت تبحث عن القطب في العراق مع أن القطب ببلادك · ارجع الى بلادك تجده ، · فقدم عليه في منطقة غمارة بالمغرب وهو ساكن بمغارة في رأس جبل · · الى آخر القصة · عبد الحليم محمود ؛ أبو الحسن الشاذلي ص ٢٣ ·

۳) أنظر: مقالات الاسلاميين، للاشعرى، جزء ١ ـ ص ٩٠ و كذلك: الفرق بين الفرق، للبغدادى، ص ٣٩ ـ ٤١ وعند بعض الشيعة أن الامام المقصود هو محمد بن الحنفية يعيش فى جبل رضوى عن يمينه أسد وعن يساره نمر ، يحرسانه ، وعنده عين ماء وعين عسل يأخذ منهما رزقه ، وهو الذى عناه كثير \_ فى أبيات مشهورة \_ حين قال:

حتى اليوم ، ذاك ما عرف باسم « مغارة سيدى بوشعيفة »(١) عند قصر أحمد ، على شاطىء مصراته الشرقى •

\* \* \*

من جملة المصادر المتوفرة بين أيدينا الآن يأتى الرحالة المشهور أبوسالم المياشى فى مقدمة الذين ذكروا هذه المغارة وجاءوا بحديثها قال ــ وهو يتحدث عن اقامته بمصراته فى طريقه الى بيت الله الحرام:

« وزرنا خارجه ( يعنى خارج قصر أحمد ) على تل مرتفع بساحل البحر قبر سيدى أبى شعيفة • ووجدت عند قبره سيدى أبو تركية ، بل وجدنى ، واغتنمت دعاءه فى ذلك المكان ، وذهب بى الى مزارة هناك فى مغارة بساحل البحر يتعبد فيها الصالحون ، لا يكاد يطلع عليها أحد الا من عرفها ؛ لانها صغيرة مستقبلة البحر يغلب على الجالسين بها الحضور • اذ لا يرى الا البحر ، ولا يسمع الا تسبيحه و تمجيده لربه ( وان من شىء الا يسبح بحمده ولكن لا تفقهون تسبيحهم ) لغفلتكم عنه • ومن امتزج تعظيم الحق وتسبيحه بلحمه ودمه وأنس بذلك سمع تسبيح كل شىء ، اما بحاله أو مقاله » (٢) •

كان هذا في سنة ١٠٧٦ هجرية · وبعد خمسة واربعين عاما نجسد رحالة مغربيا آخر ، هو أحمد بن ناصر الدرعي ، يعيد ما ذكره العياشي غير أنه يضيف شيئين :

الاول: اقتباسات طويلة من ( الفتوحات المكية ) لمحيى الدين بن عربى و ( اللوائح القدسية ) للشعرائي عن تسبيح الكائنات الوجودية وامكان فهم هـندا التسبيح عنها ، بالاستغراق الكامل في الوجود ، مما يدخل في باب و وحدة الوجود ، مذهب ابن عربي المعروف ، وهذا ليس موضع بحث الآن ،

والثانى: أنه قام بزيارة المغارة فى حجته الاولى سنة ١٠٩٦ هـ · بيد أنه أخفق تماما فى العثور عليها فى حجته الثانية سنة ١١٢١ هـ · رغم بحثه الطويل عنها · فاكتفى بأن يمم وجهه شطرها ودعا ، طالبا البركة من أهلها

۱ ) هكذا تنطق ، وحرصنا على رسمها كما تنطق · أما الصواب لغويا فهو : د مغارة سيدى أبى شعيفة » ·

٢) رحلة العياشي \_ ليبيا في كتب الجغرافية والرحلات \_ ص ٢١٣٠

ومن قصدها من العباد الصالحين (١) .

ویعضی آکثر من قرن من الزمان بعد العیاشی لتاتی سنة ۱۱۷۹ هـ حین یعـود ذکر « مغـارة بو شعیفة » مرة أخری فی رحلة الحسن بن محمد الورثیلانی ( نزهة الانظار فی فضل علم التاریخ والاخبار ) ویورد الورثیلانی ما جاء به أحمد بن ناصر جمیعه ، ویضیف الیه ما ینقله عن أبی سالم العیاشی ثم یسرد ما جری له هو ذاته :

« ولما زرنا أبا شعيفة ومن معه رأينا سفينة مرساة بالبحر ، وذهب محبنا في الله سيدى محمد بن قسوم ٠٠٠ الى تلك السفينة • فلما رجع الينا ولحق بنا طفق يخبرنا على ما شاهده من أمر تلك المغارة ؛ اذ تعجب من أمرها وما شاهده من تجليات الحق فيها ، كأنه أصابته هيبة وجلال • حين رآها كاد أن لا يملك نفسه • ونحن لا نعرفها ، ولذا استخففنا بأمرها ، والا لبحثنا عنها عند الرجوع ٠٠٠

وقد كان سيدى أحمد بن ناصر حين رجع مع أصحابه ذهبوا الى تلك المغارة فلم يجدوها - لعدم من يخبرهم بها من أهل البلد فيزوروها · والشيخ - من بعد هذا \_ وأنا ركبنا من الشيخ أبى شعيفة وذهبنا على ساحل البحر مع فضلاء الركب · والحمد لله ! » (٢) ·

### \* \* \*

هکذا اذن حظیت و مغارة بو شعیفة ، باهتمام ثلاثة من کبار الرحالة · ولولا أنها کانت ذات شهرة عظیمة لما حرص الثلاثة على ذکرها والاشارة الیها · فکیف بدأ أمر هذه المغارة وکیف (نتهی یا تری ؟

۱ ) رحلة ابن ناصر ، مخطوط ( المكتبة الوطنية بتونس ) رقم ٤٤٨٦ ص ۷۷ ــ ۷۵ .

٢ ) نزمة الانظار ، ص ٢١٣ ٠

مغلقة لا علم لاحد بها ، (١) .

کانت المفارة مقفلة اذن ، ولا علم لاحد بها حتى ( افتتحها ) سيدى فرج حسب مقالة العياشى • ويبقى السؤال : من هو سيدى فرج هــذا الذى لا يزيد الرحالة على ذكر اسمه شيئا يعرف به ؟ ومتى كان افتتاح المفارة ؟ وكيف ؟

ان المصدر الرئيسى فى الحديث عن الاولياء والصالحين فى بلاد طرابلس ـ أعنى كتاب ( الاشارات ) لعبد السلام بن عثمان الفيتورى ـ يذكر شيئا عن أحد الاولياء يدعى (سيدى فرج) فى أثناء حديثه عن مزارات ساحل آل حامد :

« ۱۰۰۰ ثم فی أولاد جميع الشيخ السكبير سيدی فرج ، الشهير بغريج بالتصغير ، وهو شيخ كبير قديم يذكر عنه أهل البلد حكاية هی أنه ورد عليه وارد ذاب منه حتی صار كالزق المملوء ماء ، فأخبر شيخه بذلك ، فأمر أن يؤتى اليه بنساء مزينات يدرن به ويغنين ، ففعلوا ذلك ، ثم نخسته احداهن باصبعها لتنظر أذاب أم لا ، ففاق عند نخسها ، وبقی أثر نخسها فی بدنه الی أن مات ، وهذه الحكاية شائعة عنه ، ويقولون : ان شيخه هو سيدی بدنه الی أن مات ، وهذه الحكاية شائعة عنه ، وقد رأيت فی كتاب ( مناقب أبو النور الذی أسفل منه قريبا من البحر ، وقد رأيت فی كتاب ( مناقب سيدی عبد القادر ) رضی الله عنه ، هذه الحكاية بعينها عن رجل من تلاميذ بعض الاولياء المذكورين فيه ، واسمه فرج ، والله أعلم — أهو هو أم لا » (٢)

الواضح أن سيدى فرج هذا شخصية غامضة حقا ، استغلق أمرها على مؤرخ الصوفية الطرابلسيين المسروف · وهو لا يدرى من هو ويتحير في أمره ، ويحيرنا معه !

لكن العياشي يذكر بالتحديد أن سيدى فرج « الآن بالجزائر ، • وجلى أنه لا يقصد كونه حيا يرزق ؛ فأن الحديث عن أمر غبر • ولعله يعني أن مدفنه بالجزائر • فأن كان الامر كذلك فأن لدينا مصدرا آخر قد يلقي مزيدا من الضوء على سيدى فرج •

١ ) رحلة العياشي ــ ليبيا في كتب الجغرافية والرحلات ــ ص ٢١٣٠

۲) الاشارات لبعض ما بطرابلس الغرب من المزارات ، ص ٥٣ · مع التجاوز طبعا عن أسلوب الكاتب ولفت · فالكتاب نشر أول مرة بتحقيق مستشرق ايطالي وطبع في طرابلس سنة ١٩٢١ م · ولم أعثر للاسف على كتاب ( مناقب سيدى عبد القادر ) الذي يذكره الفيتوري للتحقق من القصة ·

ففى مخطوط متآكل منسى موجود بمكتبة الاوقاف بطرابلس نجسد بصيصا من نور فى كتاب معنون بد «الاسلوب الغريب فى التعلق بالحبيب» (١) غريب ، حقا · اذ يبدو صاحبه دعيا بالولاية ، مدعيا للقطبانية ، داعية الى نفسه بشكل يلفت النظر · وليس يهمنا هنا ما يقوله عن نفسه ، ولكن ما يعنينا أنه ألف كتابه فى طرابلس سنة ٩٧٣ هـ · بعد أن جلس فى محراب ( زاوية القائدى ) (٢) وهى السنة التى « رأيت فيها الرسول ( ص ) ببلد طرابلس فى السادس عشر من جمادى الاولى » (٣) .

وكان من قبل سمع دعوة أحد شيوخه له :

« ۰۰۰ وأخبرت بذلك الولى السكبير الكامل سيدى فرجا بقسنطينة فقال: انما قال: ( وقد فعل ) لانه صادف فيه الاجابة ، فقد أعطاك الولاية فقلت له : وأنتم ؟ فقال: ونحن أيضا أعطيناكها » (٤) .

ثم يكرر محمد البجائى الحديث عن سيدى فرج مرة أخرى عند الكلام ثانية على ولايته (°) .

\* \* \*

۱ ) مخطوطات الاوقاف ـ طرابلس • رقم : عام ۸۲۲ ـ خاص ۱ر۲۹۰ •

المصدر السابق ، ص ۱ ویدکر احمد النائب عن القائدی انه و خلف الله بن سمعید الاطرابلسی المغربی القائدی و ذکره العالمة الحافظ السخاوی فی ( الضوء اللامع لاهل القرن التاسع ) وقال : مات سنة بضع وأربعین وثمانمائة ، و المنهل العذب ـ جزء : ۲ ص ۹۷ .

وحين استرشد الكاتب بالهيئة العامة للاوقاف بطرابلس عن أثر مسجد القائدى المسار اليه أحيب بأنه لا يوجد مسجد بهذا الاسم، وانعا ثمة مسجد باسم ( جامع القائدة ) بمنطقة سوق الجمعة • ولعل القائدي بنسب للقائدة هذه :

٣ ) الاسلوب الغريب ، ص ٥١ ب ٠

٤) المصدر السابق ، ص ٩ ا ٠

· ) المصدر السابق ، ص ١٠ ب ·

ونحن هنا أمام جملة مسائل:

أولاها: أن محمدا البجائي يتحدث عن (سيدى فرج) دون ذكر لقب ولا تعين نسبة • ولعله فعل هـنـذا اكتفاء بالشهرة الواسعة التي كان يعظى بها الشيخ ، مما يبدو في ثنايا كلامه عنه •

وثانيتها: قد يكون سيدى فرج الذى يقول العياشى عنه انه مفتتم المغارة الموجودة بالجزائر هو ذاته سيدى فرج الذى يعنيه محمد البجائى وليس مستبعدا أن يكون زار طرابلس، ومصراته بالذات، ثم (افتتح) المغارة وظل فيها مدة عاد بعدها إلى الجزائر وخاصة اذا علمنا أن تلميذه جاء طرابلس وأقام بها، ربما اقتداء به، حيث ألف وكتب و

وثالثتها: قد تكون ثمة صلة ما بين سيدى فرج (الجزائرى) وسيدى فرج (الجزائرى) وسيدى فرج (أو فريج) في ساحل آل حامد: اذ بلغت شهرته بين القطرين (ليبيا والجزائر) الى حد أن اتخذ كل فريق له قبرا يصر على أنه مدفون فيه • فكثيرا ما كان للولى قبران (١) •

ورابعتها: أن الحركة الصوفية في مصراته ـ وطرابلس عموما ـ كانت نشطة آنذاك ( النصف الثاني من القرن التاسع الهجرى ) • ويدلنا على هذا ما كان معروفا من احتيار الشيخ أحمد زروق ( المتوفى سنة ١٩٩٩ هـ ) لمصراته بالذات موطنا له ومركزا ينشر منه تعاليم طريقته الصوفية المعروفة ، حيث توفى ودفن •

ومن يدري ؟

لعل زروقا نفسه جاء هــذه المغارة واختلى فيها مدة ؛ اذ لا يبعد مسكنه ومدفنه عنها بأكثر من ثلاثة أميال • فان من الثابت لدينا الآن أن زروقا لبث

ا حدث هدا بالنسبة للحسين السبط ( رضى الله عنه ) اذ له ضريح بكربلاء وآخر بالقاهرة ، مع ما هو معروف من جهل موضع دفنه ، وللسيدة سكينة بنت الحسين كذلك ضريحان ، وللسيدة زينب أيضا ضريح في القاهرة وآخر في ظاهر دمشق • وللسيخ أحمد زروق ضريح في قبيلته ( البرانس ) بمنطقة تليوان مع تأكد دفنه في ضريحه المشهور

في بجاية مدة تنقسم – حسب مصادرنا – الى ثلاث فترات (١) • وكان له في تلك المدينة الجزائرية نشاط كبير ، وتبعه منها أتباع ومريدون الى مصراته يوم قرر الهجرة اليها والاقامة فيها (٢) • واذا كان أحمد زروق لا يذكر شيئا عن (سيدى فرج) فان هذا لا ينفى وجود صلة محتملة بين الرجلين ، هناك في الجزائر أو هنا في مصراته ، اذا ما انتبهنا الى أنهما كانا متعاصرين (٣) •

\* \* \*

هذه قصة ( افتتاح ) مغارة سيدى بو شعيفة • وهى استمرت \_ كما نتصور \_ خلوة للمبتعدين الذاكرين المبتعدين عن ضجيج الدنيا الصاخبة ، المنصتين لتسبيح البحر وتمجيد أمواجه لخالق هذا الكون وحافظه في الوجود •

أما ( الخاتمة ) فقد كان الزمن كفيلا بها · طمر المفارة بحبات الرمل ، وغمرها بنباتات الصخور البحرية الكثيفة حتى نسيها الناس في غمرة انشخالهم بالتكاثر والتفاخر وما زين لهم من حب الشهوات · ثم كانت النهاية يوم جاءت شركة يوغسلافية تنشى، ميناء قصر أحمد الجديد وتزيل جرافاتها المغارة من الوجود ، ولا تبقى على شيء سوى ضريح سيدى بو شعيفة الابيض الصغير مطلا على البحر فوق ربوة عالية ثابتا معتزا ، رمز تحدى الروح الخالدة لمصر الآلة الحديدية الرهيب !

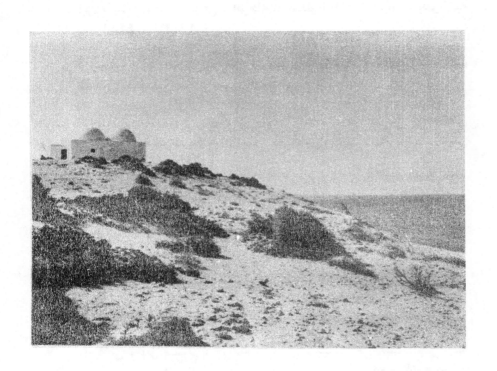
۱) الفترة الاولى من سسنة ۸۷۰ ـ ۸۷۳ م ۰ ( لا حظ أن السنة الاخيرة كان فيها محمد البجائي بطرابلس) والفترة الثانية سنة ۸۷۸ م ۰ والثالثة من سنة ۸۹۱ ـ ۸۹۲ م ۰ ( أي بعد استقراره بمصراته ) ما بين مدينة بجاية ومدينة الجزائر العاصمة ۰

٢ ) أنظر مؤلف الكاتب : أحمد زروق والزروقية ، ص ٤٨ ·

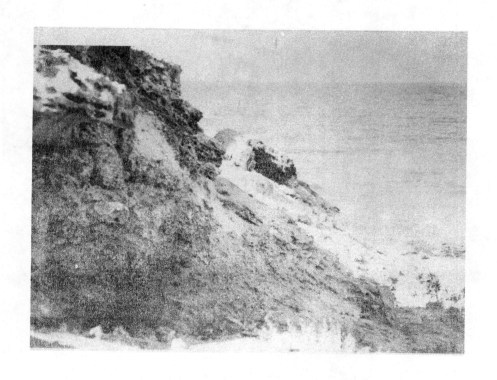
تد یکون ذا دلالة هنا أن نشیر الی ما یذکره الشیخ أحمد زروق فی (کناشه) عن رجل یدعی محمد الزواوی ، یقول أنه قابله فی مکة سنة ۸۷۵ هـ • وجاور معه ثلاثة شهور ، ویقرر زروق : « لم آخذ عنه لامر عرض » • وهو یتحدث عنه مرة أخری فی مؤلفه (شرح الحکم العطائیة) السابع عشر ویقول انه « مات مرفوضا • • والعیاذ بالله ! » أما عن سبب موت الزواوی « مرفوضا » فأمر لا یوضحه زروق • فان کان ثمة صلة بین هذا الزواوی ومؤلف ( الاسلوب الغریب ) فان قراءة هـذا المؤلف تبیئ سبب موقف زروق بوضوح کامل •

## مراجع المقسالة

- ١ ــ ابن ناصر ، احمد الدرعى ؛ الرحلة ــ مخطوط المكتبة الوطنية التونسية
   رقم ٤٤٨٦ ( ١٠٠٣٠ ) •
- ٢ ــ الاشعرى ، أبو الحسن على بن اسماعيل ؛ مقالات الاسلاميين واختلاف العملين تحقيق محمد محيى الدين عبد الحبيد القاهرة ١٩٥٠ م •
- ۳ ـ البجائی ، محمد بن محمد الزواوی ؛ الاسلوب الغریب فی التعلق بالحبیب • مخطوط مکتبة الاوقاف بطرابلس • رقم : عام ۸۲۲ ، خاص ۱۲۰۰۱ •
- ٤ ــ البغدادى ، عبد القامر بن طاهر ؛ الفرق بين الفرق · تحقيق محمد
   محيى الدين عبد الحميد · القاهرة بدون تاريخ ·
  - ه ـ خشيم ، على فهمى ؛ احمد زروق والزروقية ، طرابلس ١٩٧٥ م ·
- ٦ ـ الفيتورى ، عبد السلام بن عثمان ؛ الاشارات لبعض ما بطرابلس الغرب من الزارات ، طرابلس ١٩٢١ ٠
- ۷ ـ العیاشی ، ابو سالم ؛ الرحلة ـ ضمن « لیبیا فی کتب الجغرافیة والرحلات » ـ اختیار و تصنیف محمد یوسف نجم واحسان عباس ،
   ببنغازی ۱۹٦۸ م ٠
- ۸ ـ محمود ، عبد الحليم ؛ المدرسة الشاذلية الحديثة وامامها أبو الحسن الشاذلي ـ دار الكتب الحديثة ، القاهرة ـ بدون تاريخ •
- ٩ ــ النائب ، أحمد الانصارى ؛ المنهل العلب ٠٠ تاريخ طرابلس الغرب ٠ تحقيق الطاهر الزاوى ٠ مطبعة الاستقامة ــ القاهرة ١٩٦١ م ٠
- ۱۰ الورثيلانى ، الحسن بن محمد ؛ نزهة الانظار فى ففسل علم التاريخ والاخبار · تحقيق محمد بن أبى شنب ـ الطبعة الثانية ، دار الكتاب العربي ، بيروت ١٩٧٤ م ·



ضریح سیری بوشعیفه فوت ربوه عالیت مطلاً علی شاطی مصرایته لیری



شغارة لعالم على كاكانت صيف ١٩٧١م على ساحل البحرغيريعييس صنديح سيك بوشيفه



. . وظلت قبة ضريح سيدى بو شعيفة شامخة أمام الآلة الحديدية الرهيبة!



د . محمود حمد حیث نقروقت کلیة اصول ا لدین جامعة الازهر

نود أن نتناول \_ بايجاز \_ فى حـــذا البحث مشكلة الشــك بابعادها المختلفة وفى هذا الصدد سينصب حديثنا على النقاط التالية : مفهوم الشك وتطوره فى العصر الحديث والصور الرئيسية لمذهب الشك ومحاولات نقضه ثم نختم البحث بالحديث عن الشك الفلسفى وأهبيته فى محاولة التغلب على مذهب الشك فى الفلسفة :

### ١ \_ تمهيد: حول مفهوم الشك:

ياخذ مذهب الشك Scepticism مكانا هاما في الفلسفة الحديثة ، حيث يصادفنا هنا في مختلف الاشكال والعسور · وتلعب بعض المواقف الشكية أيضا دورا حاسما لدى كثير من المفكرين الذين لا يصفون أنفسهم صراحة بأنهم من الشكاك · ولسكن مذهب الشسك بطبيعة الحال ليس من ابتكارات العصر الحديث · فقد واجهت الفلسفة والعلم باستعرار ومنسذ البداية اعتراضات مذهب الشك · هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى بذلت منذ زمن بعيد جهود كثيرة لنقض هذا المذهب ، وبوجه خاص عن طريق اثبات تناقضه المنطقى · ولكن مذهب الشك \_ على الرغم من ذلك \_ لم يمكن اقصاؤه من حقل النزاع الفلسفى · وليس هذا فحسب ، وانما استطاع الشك \_ على ما يبدو \_ أن يدعم موقفه · وتلك ظاهرة هامة تستحق \_ بلا ريب \_ أن نبحثها بشيء من العناية ·

### فمأذا يعنى مفهوم الشك في حقيقة الامر؟

لقد كان لهذا المفهوم فى الاصل فى اللغة اليونانية معنى يختلف تماما عن المعنى الذى نفهمه منه اليوم • فالكلمة اليونانيسة ( اسكبتستاى ) Skeptesthai التى اشتق منها مفهوم الشك تعنى الفحص بعناية أو الموازنة النقدية (١) • وهذا الفهم لهذه الكلمة يمكن أن يعتبر مبدأ أو قاعدة لكل تفلسف جاد • ولكن معنى الكلمة قد تغير على مر العصور « وطبقا لذلك فان الشاك هو أحد مؤلاه ( المفكرين ) الذين يتخذون موقفا معينا فى مجال نظرية المعرفة ، وهو موقف يتمثل على وجه التحديد هدى انكار المعرفة » (٢) •

<sup>1 —</sup> W. Stegmuller, Metaphysik, Skepsis, Wissenschaft. Berlin 1969, P. 33.

<sup>2 -</sup> Ibid. P. 34.

ومفهوم « الشاك » لم يعد يعنى أن الشاك هو أحد الباحثين الذين يتخذون اتجاها نقد يأ غير مثقل بأحكام سابقة ، وأنما أصبح يعنى على خلاف ذلك ـ أن الشاك هو أحد المفكرين الذين ينكرون امكان المعرفة سد أكان هذا الانكار انكارا جزئيا أو كليا شاملا لكل معرفة ، وهكذا فأن الشاك قد وضع لبحوثه في اتجاهات معينة حدودا قاطعة ، أو أنه يرفض شكل من أشكال الجهد الفلسفي الذي يسعى الى الحصول على المعرفة ،

ورغم ما أشرنا اليه من الموقف السلبي لمذهب الثمك ازاء المعرفة فان هناك بعض الشكاك يعدون من الفلاسفة المرموقين ولا نقصد هنا الشكاك اليونانيين فحسب ، وانما نقصد أيضا غيرهم من أمثال الفيلسوف الانجليزي هيوم ولعل هذا يعد من قبيل المفارقات ، وخاصة اذا ما أخذنا بالاتجاه الذي يرى أن مذهب الثمك لا يظهر في حقيقة الامر الاكخصم عنيد للفلسفة ويقول هيجل في هذا الصدد : « فمذهب الثمك هو تلك الفلسفة التي لا يُكن أن تسمى نظاما أو مذهبا ولا تريد أيضا أن تكون كذلك و ولذهب الثمك هيبته الكبيرة لدى الناس ويبدو هذا المذهب فعلا على أنه شيء مثير للاعجاب وقد اعتبر مذهب الشمك في كل العصور وحتى الآن على أنه الخصم المزعج وقد اعتبر مذهب الشمك في كل العصور وحتى الآن على أنه الفن الذي يذبب كل ما هو محدد ويظهره في بطلانه وتفاهته ، ومن أجل ذلك يبسده مذهب الشمك وكأنه يعتبر بذاته ( An sich ) أمرا لا يمكن قهره ، (٣) ويضيف هيجل الى ذلك قوله : أن الامر يبدو وكأنه يتمثل في وجود احتمائين فقصط أمام الفسرد وهما : أما اختيار مذهب الشمك أو اختيار فلسفة من الفلسفات أمام الفسرد وهما : أما اختيار مذهب الشمك أو اختيار فلسفة من الفلسفات أنه الاعتقادية .

ولن نتعرض هنا الآن في هذا التمهيد لمسألة نقض الشك أو التغلب عليه ، فهذا سيأتي دوره فيما بعد في مكان آخر من هذا البحث ·

وقد أدى الامر بنقاد مذهب الشبك في كل العصور ـ وان كان ذلك بصفة جزئية ـ الى استنتاجات ضيقة وغير واقعية ، بل حتى مستحيلة ، أطلقوا فيها العنان لخيالهم · وهكذا نشأت مثلا قصص طريفة حول ببرون Pyrrhon وذلك بقصد جعل مذهب الشك يبدو مثارا للضحك والسخرية ، كما يقول هيجل بحق (4) · ويذكر برتراند رسل أيضا في كتابه عن الشك احدى هذه القصص عن بيرون الذي كان يزعم أن المرء لن يستطيع أبدا أن

<sup>3 —</sup> Hegel: Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie II Bd. 19 Frankfurt / M. 1971, P. 358.

<sup>-</sup> Ibid. P. 366

يحصل على علم كاف لكى يكون على يقين تام من أن نوعا معينا من الافعال أفضل من نوع آخر ، وتقول هذه القصة : « عندما كان بيرون شابا يقوم بنزهته المعتادة بعد ظهر أحد الايام رأى أستاذه الذى يتعلم الفلسفة على يديه ( وكان بيرون قد اتخذ مبادىء أستاذه مذهبا له ) ــ رآه وقد 'أنحشر رأسه في أسفل حفرة من الحفر ، ولم يعد قادرا على اخراج نفسه منها ، وبعد أن لا حظه لبرهة قصيرة تابع سيره ؛ وزعم أنه لم يجد سببا كافيا للاعتقاد بأنه يقوم بفعل من أفعال الخير اذا ما انتشل الرجل العجوز من الحفرة ، أما الناس الآخرون الذين كانوا يفكرون أقل من بيرون تشككا ، فانهم قاموا بانقاذ الرجل واتهموا بيرون بقسوة القلب والفلظة ، ولكن أستاذه الوفي لمبادئه امتدح بيرون وأثنى عليه لانه كان منطقيا مع نفسه » (°) ،

ولا يزال الحال بالنسبة لمذهب الشك حتى اليوم \_ كما قرر هيجل من قبل \_ يدور بين أمرين: اما الاحترام الفائق لمذهب الشك واعتباره أمرا لا يمكن قهره واما جعله مدعاة للسخرية والتهكم · ولكن هذين الموقفين غير عادلين بالنسبة للمشكلة الحقيقية ·

وحقيقة الامر هي أن مذهب الشك يعنى هدم الفلسفة والفكر بوجه عام و وأصعب مأخذ على الاطلاق يمكن أن يأخذه المرء على نظرية من النظريات هو مأخذ الشك ، لان ذلك يعنى أنها حينئذ تنكر أصلا الشروط البديهية لامكان قيام نظرية من النظريات ، واذن تنازع في مضمونها هذا الذي تفترضه لصحتها » (٦) •

ويصرف النظر عن الاثر الهدام لمذهب الشك على الفلسفة ، فانه قد فرض نفسه ـ في ازدياد مستمر ـ على النظرة العامة للحياة ٠

و فمذهب النسبية العامة ، وكذلك مذهب الشك العام يتفقان على ما يبدو مع أمزجة معينة وحالات نفسية انتشرت انتشارا متزايدا منذ القرن التاسع عشر • ففيهما ( في النسبية والشك ) يعبر عن نفسه – صراحة أو في الخفاه – قلق الانسان الحديث وانهياره ، هذا الانسان الذي اقتلع من جذوره اجتماعيا وعقائديا من الخارج والداخل • فهو لا يستطيع الآن أن يجد شيئا ثابتا يعطيه التماسك أو شيئا مطلقا • والنسبي الجسور ينكر وجود المطلق مكذا في يأس قاتل • والشاك يتنازل في استسلام منهك عن العثور على المطلق ، ويترك جانبا أمر احتمال كونه موجودا ؛ وعلى أية حال فان المطلق

<sup>5 —</sup> Bertrand Russell, Skepsis. Frankfurt / M., 1964, P. 9. (Sceptical Essays).

<sup>6 —</sup> W. Stegmuller: Hauptstromungen der Gegenwartsphilosophie, Stuttgart 1969, P. 52.

يظل بالنسبة له أمرا مستحيل المنال  $\cdot$  وزيادة على ذلك تأتى - كأسلب خارجية - الكوارث وأزمات الحضارة والمدنية الاوربية  $^{(V)}$ 

وقبل أن نعاول القيام بتناول لب المشكلة التي يثيرها مذهب المسك نريد أن نتناول أولا تطور مذهب السك في العصر الحديث ثم الصور الرئيسية لمذهب الشك ، وذلك لكي نقوم \_ بعد أن نكون قد وضحنا بذلك الى حد ما مجال المشكلة ومحيطها \_ بالاتجاه الى المركز الحقيقي للمشكلة التي لا تقتصر أهميتها في واقع الامر على الفلسفة المتخصصة فحسب ، وانما لها أهمية عامة تتمدى نطاق التخصص •

### ٢ \_ تطور مذهب الشك في العصر الحديث:

لقد نشأ مذهب الشك ابتداء عند اليونان ، ولا يكاد يوجد في العصر الوسيط صراع مع الشك الا في العالم الاسلامي ، وبوجه خاص لدى الغزالي ويشير بوبكين (A، R. H. Popkin الى أننا نجد فيما بعد لدى مالبرانش وهيوم أفكارا مماثلة لافكار الغزالي ؛ ولكن بوبكين لا يشير الى التشابه العجيب لافكار الغزالي مع فلسفة ديكارت (A) ، كما أنه يذهب أيضا الى الاتجاه الشائع والخاطئ الذي يرى أن الغزالي لم يستخدم الشك الا كوسينة لكسب الناس لآرائه الدينية والصوفية ، ولا يشير بوبكين الى ما بين الشك الفلسفي الذي نجده عند الغزالي والشك المذهبي أو الارتيابي من فرق كبير (١٠) ،

وقد انتشر اتجاه الشك في العصر الحديث منذ القرن السادس عشر ، وازدادت قوته باستمرار • وكانت هناك لانتشار الفكر التشككي في العصر الحديث أسباب تتمثل ابتداء في التغيرات الحضارية الهامة المختلفة في القرن السادس عشر ، وكذلك في العشور حينذاك على نصوص لقدامي الشكاك

<sup>7 —</sup> Herbert Spiegelberg: Antirelativismus. Leipzig 1935, P. 16 / 17.

٨) لقد اعتمدنا الى حد كبير فى عرضنا لتطور مذهب الشك فى العصر الحديث على ما كتبه بوبكين ـ المعروف بكتاباته الكثيرة عن موضوع الشك ـ فى :

Dictionary of the History of Ideas. Vol. 4. New York 1973, P. 640 - 651.

هذا بالإضافة الى ما ذكر في الهوامش من مراجع أخرى .

٩) انظر فى ذلك كتابنا : المنهج الفلسفى بين الفرالى وديكارت - مكتبة
 الانجلو المصرية ١٩٧٣ ٠

١٠) المرجع السابق ص ٥٠ وما بعدها ٠

اليونان و وهكذا هز اكتشاف نظام العالم الكوبرنيكي ـ على سبيل المثال ـ هذه الصورة القائمة حينذاك للارض المستقرة التي كانت تعتبر بمثابة مركز لسكل الاحداث ؛ وفتحت الرحلات الاستكشافية التي قام بها كولمبس عوالم حضارية جديدة ، و ويكاد أن تكون كل الآراء السابقة حول العالم قد أصبحت طربة عن الصحة ، والعلم والفلسفة اللذان قادا الى هذه الآراء لم يعودا يبدوان موسوقا بهما لمدة أطول ، فالعوالم الجديدة التي اكتشفها الرحالة الباحثون الاول بدا أنهسا تسير سيرا حسنا بدون مؤسسات المسيحية الاجتماعية والسياسية أو الدينية ، وكانت هذه العوالم الجديدة بمثابة استفزاز تشككي الساسي الآنه المزاعم الاوربية والمسيحية واليهودية فيما يتعلق بالعلم حول الشبيعة ومصير الانسان ، فتأثير فكرة ( الوحش النبيل ) ـ التي أخذ بها الشفين بصفة متزايدة ، أو حتى متشككين إذاء تقييمهم الخساص أو التقييم الدين بصفة متزايدة ، أو حتى متشككين إذاء تقييمهم الخساص أو التقييم الدين ارتضوه للحضارات ، (١١) ،

وفى اتجاه آخر فتح الانسانيون أيضا عوالم جديدة عن طريق اكتشاف المصدارة اليونانية والرومانية، وكذلك اكتشاف التراث الغنى لليهودية المبكرة وللمسيحية المبكرة وقد تشككت هذه العوالم الجديدة أيضا فى المسارة الوسيطة القائمة وفى تصورها للعالم .

وقد ربط العلماء الجسدد من أمثال كوبر نيكوس وكبلر وبراسلس وغيرهم سافكار الانسانيين والتعاليم السرية ببحوث تجريبية موقاموا عن طريق ذلك بأداء نصيبهم في انهيار النظريات والمناهج السابقة ٠

وفضلا عن ذلك فان المعارك الدينية التي شهدها القرن السادس عشر (النزاع مع الاديان غير المسيحية ، مع الوثنية الكلاسيكية ومع اليهودية ومع الاسلم ) ـ قد قادت العانم العقلي الاوربي الى أزمة تشككية عامة ٠

وفى النهاية شطر الاصلاح الدينى العالم المسيحى الى شطرين ، واستمرت المنافسات بين الكاثوليك والبروتستانت حتى القرن الثامن عشر ، وشخل المراب الآخر المعادى له ، المناب نفسه بالكشف عن نواحى الضعف لدى الجانب الآخر المعادى له ، المناب المنافس حينئذ أن كل يقين انسانى كان فى واقع الامر مدعاة للشك أن أسمح المرافى نهاية الامر يشك بشكل عام وشامل فى أية امكانية للعلم المسالى فى أي مجال من المجالات .

والله المناف الكالم المعامة المثيرة للشكوك رجع بعض المفكرين الى نظريات والمدال الكالاسبكيين و وبعسد أن بدأ أن طريق البحث العقل عن

<sup>11 —</sup> Dictionary. P. 241.

الحقيقة لم يعد مرغوبا فيه بشكل قاطع ، ظهر في الافق طريق جديد ، وهو العثور على الحقيقة بواسطة العقيدة الدينية · وهكذا « أضحى الشك هو الطريق الذي يقود الى العقيدة ( الدينية ) » (١٢)

وقد ظهر لدى مونتانى Montaigne بوجه خاص هذا الموقف الشكى المسيحي والبيرونية الحديثة • وقد كان مونتانى مقتنعا بأن خبراتنا الحسية خداعة ، وأن أحكامنا العقلية محددة بعوامل نفسية وحضارية • فكل محاولة لمعرفة الحقيقة الواقعية هي بالنسبة له عبث باطل مثل محاولة من يريد أن يسك الماء بيديه (١٣) •

ويعتبر مونتاني أن « الطاعون الاكبر بالنسبة للانسان هو الاعتقاد بأنه يمكن أن يكون هناك علم حقيقي ٠٠٠ وكل حجج الشكاك القدامي تعود الى الظهور على يديه ، ومن هنا تصل الى هيوم لكى تصبح عن طريقه احدى تلك الخمائر التي نتجت عنها نظرية المعرفة في العصر الحديث ٠٠٠ ولكن الشك لم يؤد بمونتوني إلى استسلام خامد وانما الى فعل · فالعلم ليس هو الشي الحاسم ( في حياة الانسان ) وانما الفعل الخلقي هو ذلك الشيء الحاسم ، وبمعونة الضمير والوحي يستطيع الانسان الذي لااستقرار له في هذا العالم أن يجد مستقبله في داخل نفسه ، ويستطيع باستمرار أن يمسك بامكانيات جديدة وأن يصوغ بذلك حياته ، وبوجه خاص عن طريق علمه المستمر بأنه لا بد أن يموت ، وعن طريق تحرره من كل عبودية لهذا العالم ٠٠٠ ويتخذ مونتاني موقفا هو في عمومه موقف رواقي ٠٠ (١٤)

وقد كتبت أكثر المؤلفات الشكية شهرة من جانب كل من مونتاني وسانشيه f. Sanchez (وهو أحد أقرباء مونتاني) وشارون وشارون آل في مذا الصدد أن شارون روهو تلميذ لمونتائي) ومما هو جدير بالذكر في هذا الصدد أن شارون كان يرى أن الارادة لها أهمية أكثر من العقل لدى الانسان و ونجد لافكار شارون في أفضلية الارادة في مقابل العقل وكذلك في أفضلية الخلقية في مقابل الدين ـ نجد لها نظيرا في موقف كانت (١٥) .

والامر الجدير بالملاحظة بوجه خاص لدى سمانشيه أنه م برغم كل

۱۲) المرجع السابق ص ۲۶۳ -

١٣) المرجع السابق ٠

 <sup>14 —</sup> Hirschberger, Geschichte der Philosophie. II Freiburg 1962,
 P. 61.

١٥٠) المرجع السابق ص ٦٢٠

التحفظات الشكية \_ لم يرفض العلم كلية ، وانما ذهب الى امكان علم تجريبى محدود ، الامر الذى يجعلنا نجد لديه بدايات لعلم برجماتى مشروط · وقد كان لافكاره تاثير فيما بعن على جاسندى P. Gassendi (١٦) .

ویری دیلتای W. Dilthey آن اتجهاهات الشك لدی كل من مونتانی وسانشیه وشارون كانت تشكل الخلفیة التی قام علیها فكر دیكارت (۱۷) ۰

وقد ازدهر مذهب الشك المسيحى والبيرونية الحديثة فى فرنسا فى بواكير القرن السابع عشر • وكتب جاسندى ــ وهو أحد العلماء والفلاسفة المرموقين فى ذلك العصر ــ كتب فى عام ١٦٢٤ يقول : « ليس هناك علم ممكن ، والامر الاقل امكانا هو الاتجاء الارسطى • » (١٨)

وفى نهاية الامر حاول جاسندى مع صديقه مرسين Mersenne العثور على مخرج من الطريق المسدود لمذهب الشك ، فأنكر من ناحية امكان ايجاد حل على مستوى نظرية المعرفة ، ولكنه من ناحية أخرى طالب بتفسير وضعى وبرجماتي للعلم الجديد •

ولم تستطع هده المحاولة وغيرها من المحاولات أن ترضى ديكارت ، الذى حاول من ناحيته التغلب على موقف الشك بأن ذهب معه الى أقصى مداه وذلك لكى يعثر بهذه الطريقة على أساس متين يكون أساسا لعلم حقيقى ، أى للعلم والفلسفة على السواه ، وقد وصف ديكارت بحق بأنه ، أبو الفلسفة المحديثة ، ومع ذلك فقد لاقت فلسفته معارضة شديدة في عصره وبعده أيضا ، وقد حاول الديكارتيون ـ وعلى سبيل المثال مالبرانش ـ التعديل في النظرية الديكارتية ، وذلك لتفادى المآخذ التي أخذها عليها الخصوم ،

وقد جاء أحد خصوم النظرية وهو فوشيه Foucher باعتراض يشكك في فيها حيث قال: اذا كان الديكارتيون قسد أخذوا باعتراضات تشكك في الكيفيات الثانوية (اللون والصوت والحرارة واللمس والرائحة) فقد كان من المحتم عليهم أن يفعلوا الشيء نفسه مع الكيفيات الاولية (الامتداد والحركة اللذان يشكلان العالم المادى الديكارتي) • وقد استخدمت هذه الحجة فيما بعد من قبل كل من بايل Bayle وباركل وهيوم على أنها حجة حاسمة ضد

<sup>16 —</sup> Dicionary. P. 244.

<sup>17 —</sup> Hirshberger: P. 63.

<sup>18 —</sup> Dicitionary. P. 244.

الفلسفة الديكارتية • ومن بين النظريات الكثيرة التي عرضت لحل مشكلة السك في القرن السابع عشر نجدد أن نظرية توماس هوبز دالذي كان صديقا شخصيا لكثير من الشكاك الفرنسيين المعروف كانت أكثر النظريات طرافة • فقد ذهب هوبز الى أن مسألة المقياس لعلم حقيقي هي مسألة أقرب أن تكون سياسية من كونها مسألة تخص نظرية المعرفة • وعلى الحاكم د بناه على رأى هوبز د أن يحسم النزاع الناتج عن مذهب الشك ، وأن يأخذ على عاتقه تبعة المجازفة باختيار يحتمل أن يكون خاطئا •

أما الحل الوسط الذي طالب به جون لوك لمشكلة الشك ، والذي يتمثل في رفض الشك المطلق عن طريق العقل الحدسي السليم - فلم يعترف به على أنه حل للمشكلة ، لان رفض لوك لمفهوم « الجوهر ، بدأ أنه يترتب عليه شك متطرف فی صورة أخری ٠ وأما بسكال الذي كان يؤيد قيــام علم ترجيحي وعلم رياضي مشروطين فانه قد ذهب الى أنه لا يمكن التغلب على الازمة الشكية الا عن طريق التجربة الصوفية والتجارب الدينية • ولكن اسبينوزا قدم لحل المشكلة فلسفة عقلية جدا سائرة على أسلوب هندسي • كما عرض ليبنتن Leibniz مذهبا فلسفيا في المنطق والمعرفة والميتافيزيقا ليكون حلا للمشكلة المطروحة من قبل مذهب الشك • وأما باركلي الذي أخذ بنظرية مذهب الشك القائلة ان كل ما نعلمه هو مجرد أفكار لا صلة لها بالحقيقة الواقعية ، فانه كان يعتقد أنه قد وجد حلا لمشكلة الشك باثباته أنه ليست هناك اطلاقا حقيقة واقعيــة مادية ، وأن الافكار ذاتها هي التي تمثل الحقيقة الواقعية ، ولــكن معاصَّريه قد وصفوه من أجل ذلك بأنَّه أسوًّا كل الشكاك • أما الشك الديني - الذي ترجع بداياته الى القرن السادس عشر لدى أوريل دا كوستا Uriel da Costa \_ فقد ذهب اليه كل من بيريه Peyrere واسبينوزا والاب ريتشارد سيمون ، وقد نتج عنذنك منذ ذلك الحين نقد الكتاب المقدس • ولم يعد من الممكن \_ منذ ذلك الوقت \_ حل مشكلة الشك \_ كما كان الحال قبل ذلك - بالرجوع الى الدين والاحتماء به ، وذلك لان الدين نفسه قد أصبيع هدفا لهجوم الشك . وقد شكك كل من بايل في كل النظريات الفلسفية القائسة حينذاك وفي الدين أيضًا ٠ « والشيء الذي كان يعتقد بايل ـ اذا كان يعتقد في شيء أصلاً ــ هو أنه يكاد يكون من المستحيل الحصول على معرفة في بحر شکو که ۰ م (۱۹)

وقد أخذ القرن الثامن عشر بنقد بايل الشامل للدين والميتافيزيقا ، ولكنه أخذ فى الوقت نفسه بصورة العالم التى ذهب اليها نيوتن ، ولذلك لم يعد مذهب الشك يسود الفكر طويلا · واحد القلائل الذين ظلوا يشتغلون في ذلك الوقت بمسألة الشك كأن الفيلسوف هيوم • وقد كان يأمل في الاصل باعتباره من أنصار مذهب نيوتن في تطبيق المنتخالة تجريبي على المسائل الاخلاقية • ولكنه في أثناء بحوثه للفكر الانساني كم بعرض مذهب شكى فيما يتعلق بالعلم الانساني الذي أرجعه الى مجرد انطباعات أو تداعى معان وعلاقات بين أفكار • وقد كان لنقده لعلاقة السببية بالذي قرر أنها ليست علاقة ضرورية باهمية بالغة (٢٠) • فكل استنتاجاتنا العقلية ترجع حسب رأيه الى عادات نفسية • وقد قرر هيوم • أن الطبيعة قد حددت لنا أن نحكم عن طريق ضرورة مطلقة وقد قرر هيوم • أن الطبيعة قد حددت لنا أن نحكم عن طريق ضرورة مطلقة الطبيعة لو لم تكن قوية قوة فائقة لكانت الفلسفة قد جعلتنا بيرونيين تماما • (٢١) •

وقد رأى هيوم أن العلم الجديد لنيوتن ـ الذى لاقى قبولا من معاصريه ـ لم يقم الا بوصف اعتقاد المثقفين الذين كانوا يفكرون ويعملون حسب عادات نفسيه طبيعية وعادية ، ولكنه لم يتضمن حقائق ضرورية وسائفة ، وقرر هيوم أن الوصف التاريخي يجب أن يحل محل الفلسفة على أنه الطريق الوحيد لدراسة الانسان .

وأما الفلسفة الالمانية التى عالجت شك هيوم بعمق فانها قد أضحت ذات أهمية بالفة بالنسبة للفلسفات التى أتت على أثرها · فقد قرأ كانت فلسفة هيوم وقال أن هيوم قد أيقظه من سباته الاعتقادى · وكانت المسألة الاساسية وهى : « كيف تكون المعرفة ممكنة ؟ » — كانت فى حاجة الى فحص جديد · وقد انتهى كانت الى القول بأنه ينبغى على المرء ألا يتعسك ببساطة — مثل الاعتقاديين — تعسكا « استبداديا » بالميتافيزيقا ، وألا يكون مثل الشكاك الذين ضاقوا بفشلها ، كما ينبغى عليه ألا يستسلم ببساطة للامبالاة ، وأنما ينبغى على المرء أن يجعل المشكلة هى مشكلة المعرفة الذاتية للعقل · وتتمثل اجابته — بعد نقاشه للمذهب الاعتقادى من ناحية ولمذهب الشك من ناحية أخرى — فى أنه رغم قوله بشك مطلق فيما يتعلق بامكان الحصول على علم ميتافيزيقى عن طريق العقل الخالص ، الا أنه قد بين من ناحية أخرى امكان الحصول على علم عام وضرورى فيما يتعلق بشروط كل خبرة ممكنة · والممل الثورى الذى قام به كانت — وهو العمل الكوبرنيكي في حقل الفلسفة — يتمثل الثورى الذى قام به كانت — وهو العمل الكوبرنيكي في حقل الفلسفة — يتمثل

٢٠) أنظر نقد الغزالى لعلاقة السببية في كتابنا: المنهج الفلسفي بين الغزالي وديكارت، ص ١٥١ وما بعدها ·

<sup>21 -</sup> Dicitionary. P. 247.

<sup>22 -</sup> Ibid.

فى أنه قد بين أن معارفنا لا يتحتم أن تتجه نحو الموضوعات \_ كما كان ذلك ماخوذا به حتى ذلك الحين \_ وانما العكس هو الصحيح وهو أنه يجب أن تتجه الموضوعات نحو معارفنا ، ومن ثم يستطيع المرء أن أرف الصور الاولية التي هي أساسية بالنسبة لمكل معرفة ، وهي صورة الزمان والمكان والمقولات والافكار (٢٣) .

لعلمنا عنه الاطابع ترجيحي ٠ أما أفكار د الله والحرية وخلود الروح ، فأنها مسلمات المقل العملي ، وهي ليست علما وانما هي اعتقادات • وقد كان كانت يعتقد أن فلسفته قد أنهت الصراع الذي دام قرونا طويلة مع مذهب الشك • ولكن تقاده ومن بينهم شولتسه Schulze وسالون ميمون S. Maimon کان لهم فی ذلك رأی آخر یختلف عن رأی كانت • وأما هامان صدیق کانت ، والذی اخد من نظریات ، هیوم ، و ، کانت ، اننا لا نستطیع أن نحصل من طريق عقل على علم عن الحقيقة الواقعية .. فانه كان يؤيد الاخد باعتقاد لا عقل كنتيجة للشك الشهامل • وقد كان كير كيجارد من بين من تبنوا فيما بعد المذهب العقدى اللاعقل لهامان كرد على المذهب الهيجل والمذهب الليبرالي الديني السائد • ولم يكن هناك بعد كانت الا القلائل من الفلاسفة الذين كانوا يسمون أنفسهم بالشكاك ، الا أن مذهب الشك قد غلب على كثير من التيارات الرئيسية للفكر • وقد أخذ كثير من المفكرين الذين أتوا على اثر كانت بمذهب شك جزئى ، وذلك كوسيلة للتغلب على مذهب الشك أو كطريق للتعايش معه • وقد حاول الميتافيزيقيون الالمان ـ ابتداء من فشته وهيجل ـ التغلب على مذهب الشك ، فوصفوه بأنه مجرد مرحلة داخل العمليات المقلية الخلاقة التي تقوم بتطوير نفسها تاريخيا ٠ أما الحركات التجريبية الوضعية والبرجماتية في القرن التاسع عشر والقرن العشرين ـ والتي حاربت المذاهب الميتافيزيقية للمثالية الالمانية - فقهد تبنت مذهبا شكيا فيما يتعلق بامكان أى علم ميتافيزيقى • وأدت مؤلفات ماركس ونيتشه وفرويد وغيرهم الى صورة جديدة من صور مذهب الشك النسبى • كما انتهى كل من نيتشه وفرويد الى التشكك في القيم ، وبناء عليه تكون كل القيم من صنع الانسان ، فهي قيم ليس لها معنى موضوعي ٠ وقد أشار ماركس الى أن كل الآراء والافكار ليست شيئا أكثر من انعكاسات لعوامل تطور أخرى • وفي القرن العشرين الذي امتص اتجاهات كثيرة لمذهب الشك الحديث من التيارات العقلية العامة \_ لا نجد الا مفكرين قلائل يصفون أنفسهم بأنهم من الشكاك • ولكن

<sup>23 -</sup> Hirschberger, P. 257.

كثيرين قد أخذوا بمذهب الشك أو بمذهب شك جزئى ، وتجاهلوا حينئذ أخذهم بذلك ، واستمروا في اشتفالهم بأعمالهم الفكرية • « ومن ذا الذي لا يعرف ذلك التقسيم الثائع الى القيام بالتنفيذ المحض للعمل من ناحية ، والتفكير الساخر في ذلك من ناحية أخرى ؟! » (٢٤) •

وقد قام البعض بوضع آراء وأفكار وجهت اهتمامها الى الاشتغال بمسألة هامة تتمثل فى السؤال عما يبقى بعد القيام بالتنفيذ التام لمذهب الشك الراديكالى ، وما هو حينئذ المعنى الذى يمكن أن يجده المرء للانسان ولعالمه ؟

وتوجد هناك في هذا القرن الحالى صور من مذهب الشك الصريح لدى كل من جورج سانتيانا وفرتس ماوتنر وأدولُفو ليغي وليف سيشتوف وجان جرينيه وألبرت كامو • ومن بين من أخذوا بأحد أنواع مذهب الشك الجزئي فون فايهنجر وألان وكارل بوبر •

### ٣ - الصور المختلفة لمدهب الشك:

الصور الرئيسية لمذهب الشك تتمثل في نوعين من الشك وهما :

النوع الاول وهو: المسبك الراديكالي المتطرف والذي يمكن تسميته أيضا بالشك الكلي • والنوع الثاني وهو: الشك الجزئي •

والشك الكلى بدوره يمكن تقسيمه الى قسمين : القسم الاول هو مذهب الشك الكلى فيما يتعلق بالمعرفة ، وهسندا الشك ينكر كل صورة من صور المعرفة ، ويؤخذ مفهوم المعرفة هنا بصورة عامة تماما ، وهكذا يؤخذ هسندا المفهوم مثلا بدون مراعاة لنوع العلم أو المعرفة التي يسعي المرء للحصول عليها أى بدون مراعاة لما اذا كان هذا العلم المطلوب علما مطلقا قاطعا بصورة واضحة أو علما قابلا للتصحيح يمكن تعويضه — اذا اقتضى الامر — بعلم آخر ،

أما القسم الثاني ـ الذي هو أيضا صورة من صور الشك الكلي ، غير أنها أشمل من صورة القسم الاول ـ فهو الشك الكلي في الحقيقة ، وهو الشك الذي لا ينكر امكان معرفة الحقيقة فقط ، وانما ينكر الحقيقة ذاتها .

ويمكن فهم ه الشك في الحقيقة ، ـ حسب ما يرى اشتيجموللر (٢٠) Stegmuller \_ على وجهين :

<sup>24 —</sup> Heiner Craemer: Der skeptische Zweifel und seine Widerlegung. Freiburg 1974, P. 13.

<sup>25 —</sup> Stegmuller: Metaphsik. P. 37.

ا ــ انكار وجود حقيقة موضوعية مستقلة عن اعترافنا الشخصى ويمكن أن يقام هــذا الانكار مشلا على أساس الادعاء بأن كل المحاولات التي بذلت حتى الآن لتوضيع مفهوم الحقيقة كانت محاولات قاصرة والنتيجة التي تترتب على مثل هــذا الشــك في الحقيقة بالنسبة مشـلا للعالم المشتغل بتكوين النظريات العلمية لا تتمثل في شيء آخر أكثر من أنه لم يعد يجوز له أن يستخدم مفهوم الحقيقة في بحوثه تلك ولكن هــذا لن يؤدى الى تغيير كبير ، وذلك لان مفهوم الحقيقة اما أن يكون قبل ذلك قد وضـع جانبا ولم يلتفت اليه ، أو أنه يكفي أن تكون هناك تعديلات طفيفة لبعض المفاهيم مشل مفهوم التوضيح العلمي ، « وذلك لكي يكون هناك توفيق بين ( هذه ) الصيغ وبين النتيجة السلبية لمفهوم الحقيقة » (٢٦) .

۲ ـ استبقاء مفهوم الحقيقة ، ولكن ليس باعتباره مفهوما موضوعيا ، وانعا يؤخذ على أنه مفهوم نسبى له اعتباره بالنسبة للفرد المفكر · وهـنه الطريقة في التفكير ـ المستندة الى العبارة المشهورة عن بروتاجوارس وهى : الانسان مقياس كل شيء ـ لا توصف عادة بمذهب الشك وانعا بالمندهب النسبى ·

وقد جعل اشتيجبوللر في واقع الامر بهذين التفسيرين مفهوم السك في الحقيقة والشيك في الحقيقة والشيك في الحقيقة الذي عرضه لا ينطبق الاعلى حالات معينة وبوجه خاص بالنسبة لعلماء معينين والشك في الحقيقة ويؤدى في الواقع الى نتائج خطيرة وليس سكما يفهم من تفسير اشتيجبوللر المشار اليه الى نتائج « لا خطر لها » ؛ ومثل هذا التخفيف من حدة موقف الشك لا يساعد كثيرا وليس في موضعه كما أنه لا ينطبق وفضيلا عن ذلك مع بعض الآراء الحريصة والدقيقة لاشتيجبوللر اذاء مذهب الشك (٢٧) •

وهنساك صورة أخرى تعد من صور الشسك الكلي يمكن أن يطلق عليها الشك الكلي المتعلق بالتصرف أو السلوك • وهذا الشك لا يظهر في دعوى أو نظرية عامة ، وانما يظهر في السلوك العملي فقط ، حيث ينكر من يأخذ به على كل قول من الاقوال يعرض له أنه يمثل معرفة من المعارف (٢٨) •

وقريب من منهب الشك الكل ذلك الاتجاه الذي يمكن تسميته بالشك المنطقى الكل و وهذا الاتجاه ينكر صحة أي نوع من أنواع قواعد الاستنباط

٢٦) المرجع السابق ٠

٢٧) أنظر على سبيل المثال ص ٣٥ من المرجع السابق ٠

٢٨) المرجع السابق ص ٣٩١ وما بعدها ٠

التى بواسطتها يمكن أن يحصل المرء على أحكام جديدة من أحكام معينة ، وهو اتجاه خال من التناقض من حيث المبدأ طالما أنه لم يعط تعليه أو تأسيسا لوجهة نظره ، وذلك لانه اذا أعطى مثل هذا التعليل فسيكون ذلك بالنسبة له بمثابة تناقض ذاتى (٢٩) · ولكن هذا الاتجاه لا يمكن تحقيقه عمليا ، ويتحتم عليه في نهاية الامر اما أن يوسع من دائرته فيصير شكا كليا في المعرفة ، أو مثلما هو الحال مثلا في بحث الاسس الرياضية ـ أن يأخذ بصورة من صود الشك الجزئي الذي يرفض المرء فيه قواعد معينة للاستنتاج فقط (٣٠) ·

وأما الشك التجريبي فيمكن أن يكون متعلقا أما بأسس العلوم التجريبية (فيكون شسكا في الاسس)، أو بأمكان أقوال عامة داخل العلوم التجريبية (فيكون شكا في التنبؤات)، أو يكون متعلقا باستنتاجات الاستقراء (فيكون شكا في الاستقراء) (٣١) •

وأما الشك الميتافيزيقي فيمكن تقسيمه الى شك ازاء ميتافيزيقيا المفارق Transzendenz metaphysik ، والى شك ازاء ميتافيزيقيا المحايث Immanenzmetaphysik ، وتستخدم ميتافيزيقيا المغارق مفاهيم من بينها تلك التي لا تتعلق بمجال الخبرة مثل : « الله ومبدأ العالم وجوهر النفس والعالم الآخر ، ، ويمكن تسمية هنده المفاهيم أيضا بمفاهيم ما بمسد التجريبي Metaempirisch وحيث أن مفهسوم الخبرة بمفاهيم ما بمكن تحديده تحديدا قاطعا فقد يحدث أن يظهر ما يعد من وجهة نظر معينة شكا ميتافيزيقيا على أنه يمثل شكا تجريبيا من وجهة نظر أخرى ،

ويظهر السبك ازاه ميتافيزيقيا المفارق في صورتين : الصورة الاولى تتمثل في ادعاء استحالة توضيع مفاهيم ما بعد التجريبي والصورة الثانية تتمثل في لا أدرية ما بعد التجريبي و وتشكل هذه الصورة الاخيرة نوعا من التخفيف بالقياس الى الصورة الاولى ، اذ أنه يتحتم في الصورة الثانية افتراض أن المفاهيم ذات معنى أو مدلول ، وذلك قبسل وضع النظريات أو التنظير للموضوعات المطابقة و اتخاذ موقف ازاء ميتافيزيقا المفارق له أهمية بالفة بالنسبة لبحث المشكلات الفلسفية وذلك لان هناك مسائل فلسفية معينة تحصل ابتداء على معنى ومدلول على الاطلاق حسب الموقف الذي يتخذه المره في هذا الصدد بالنسبة لمفاهيم معينة ، والذي يتمثل في الاحتمالات التالية :

٢٩) المرجع السابق ص ٣٩٩٠

٣٠) المرجع السابق ص ٤٠٤٠

٣١) المرجم السابق ص ٤٠٩ وما بعدها ٠

- ان يعترف بالمفاهيم على انها مفاهيم ما بعد التجريبي فلا ترفض .
- ٣ ... أن توصف المفاهيم بأنها مفاهيم ما بعد التجريبي ولهذا ترفض ٠
  - ٣ ـ أن ينظر اليها على أنها مفاهيم تجريبية ٠

وهذا يسرى على سبيل المثال على مسألة التضاد بين مذهب و الانا الوحيد و "Solipsismus" والواقعية و فالمفهوم الهام في هذه المسألة وهو و الوجود الواقعي Reale Existenz وهو و الوجود الواقعي المراء المفاهيم الما بعد تجريبية فستكون هذه المسألة الذن و نزاعا مهتافيزيقيا لا معني له و و أما أذا كان المسرو لا يرفض المفاهيم الما بعد تجريبية فان هذه المسألة ستظل مسألة ميتافيزيقية ، ولكنها ستكون ذات معني أو مدلول و ويمكن أن يزعم المرو أن المفهوم المشار اليه في هسنده المسألة مفهوم تجريبي ، وحينئذ تصبع المسألة اما مسألة نزاع تجريبي أو مسألة نزاع يتعريبي أو مسألة نزاع يتعريبي أو

وفيما يتعلق بالشك في ميتافيزيقا المحايث يلزم الاشارة بوجه خاص الى الغرق الهام التالى: فالمرء اما أن يدعى أن هناك ما يسمى بميتافيزيقا المحايث بجانب العلوم القائمة على الخبرة المستقلة عنها أو يذهب الى الدعوى الكانتية التي تقول بأن العلوم القائمة على الخبرة من حيث هي علوم تغيرض لقيامها قضايا من ميتافيزيقا المحايث •

فاذا ظهرت ميتافيزيقيا المحايث بالدعوى التي تقول أنها تمثل و شرط المكان العلم القائم على الخبرة على الاطلاق ، فحينئذ لا يكون أمام المرء الا أن يختار بين الاعتراف بهذه الدعوى ، أو رفضها الذي يؤدى به في الوقت نفسه الى الشك التجريبي (٣٣) .

وعلى أية حال و فأن المسألم المتخصص الذي يوكز على مجال تخصصه ( العالم الرياضي والعالم الطبيعي والمؤرخ ) لا يود أن يسمع ، - كما يقول المستيجموللو - و أن الشروط الاساسية لعمله الفكرى ذات طبيعسة ميتافيزيقية ، (٣٤) .

وننتقل الآن الى مشكلة موقف الشاف المتعلق بالاخلاق الذي لن نستطيع

٣٢) المرجع السابق ص ٤٣٧٠

٣٣) المرجع السابق ص ٤٤٥٠

٣٤) المرجع السابق ص ١٠

أن نعرض له هنا الا باختصار رغم أهييته · ان أحد الاسباب الرئيسية لمذهب الشك الاخلاقي هو بلا ريب به اختلاف التعاليم والنظريات الاخلاقية التي يؤخذ بها في داخل الاديان وفي خارجها أيضا عند مختلف السبعوب وفي مختلف العصور · ويكمن هنا بي فيما يختص بهذا السبب به شبه بموقف الشك الكلى · ولكن مسألة الاتفاق بين الآراء المختلفة هي من البداية أكثر اشكالا في الاحكام القيمية منها في الاحكام النظرية · وقد يكون الشك الاخلاقي مصحوبا بشك ديني وشك في المعنى أو المغزى ، ولن ندخل هنا في تفصيل القول فيهما ·

ونختتم حدیثنا عن الصور المختلفة لمذهب الشك بالاشارة الى أن هناك مذاهب شكیة معینة تتضمن مذاهب شكیة أخرى • فالشك المنطق الكلى مثلا یتضمن « شكا علمیا » ، والشك الكل فی المعرفة یتضمن شكا میتافیزیقیا • وأما مذاهب الشك الاخلاقی والشك الدینی والشك فی المعنی ، فانها \_ فی رأی اشتیجموللر (۳۰) \_ مستقلة عن كل أنواع الشك النظری • ولكننا نری أنه صحیح أنها قد تكون مستقلة عن الشك النظری الا أنها غالبا ما تأتی تبعاله أو تكون مرتبطة به •

### ٤ ـ حول نقض مدهب الشك:

ان محاولات نقض مذهب الشك محاولات قديمة ومستمرة ، تماما مثل قدم مذهب الشك واستمراره ، وقد صور بوخينسنكي Bochenski معاوله القدماء لنقض الشك على النحو التالى : (٣٦) عندما يزعم الشاك أن المره لا يستطيع أن يعرف شيئا فيمكن مجابهته بسؤال يقول : هل هو على يقين من صحة هذه القضية التي يدعيها ؟ فاذا كانت اجابته بالايجاب فان هذا يعنى أن هناك شيئا يقينا وأن معرفة هذا الشيء أمر ممكن ، وعلى ذلك يكون ادعاء الشاك باستحالة المصرفة ادعاء باطلا ، وقد فطن أحد شكاك اليونان وهو الشاك باستحالة المصرفة ادعاء باطلا ، وكان يكتفى بتحريك اصبعه ، ولكن أرسطو لاحظ أن اقراطيلوس لم يكن له الحق أيضا في تحريك اصبعه ، لان مده الحركة تعنى التعبير عن رأى ، والشاك لا يجوز أن تكون له آراء ،

وذهب الغزالى أيضا الى أن الشكاك \_ ويعنى بهم السوفسطائيين \_ يناقضون أنفسهم بأنفسهم ، وذلك لانهم يعترفون بالمبادى، العقلية كوسيلة

٣٥) المرجع السابق ٤٤٩ ٠

٣٦) أنظر : جوزيف بوخينسكى : مدخل الى الفكر الفلسفى • ترجمة د• محمود زقزوق • ص ٤٢ ــ ٤٣ •

للمناظرة ، في حين أنهم في الوقت نفسه ينكرون همذه المبادى · · « · · · فالسوفسطائي كيف يناظر ، ومناظرته في نفسه اعتراف بطريق النظر ؟» (٣٧)

والاعتراض الرئيسي على مذهب الشك يتمثل في الكشف عن «الدور» الذي يكمن في ادعاء الشاك ويؤخذ على هذا الاعتراض أنه لا يأتي بحلل حقيقي للمشكلة طالما أن كلا من مفهومي « المعلوفة » و « الحقيقة » لم يتم ضبطهما ضبط كافيا • وحيث أن مثل هذا الضبط أو التوضيح القاطع لهذين المفهومين لا وجود له وهما المفهومان اللذان من المفروض أن يأخذ بهما كل شاك فان استيجموللر يرى أننا « من البداية • • • يجب أن ننظر الى النزاع مع مذهب الشك نظرة أكثر تشككا » (٣٨) • والاعتراض المكن هنا والمتمثل في أن مفهومي المعرفة والحقيقة مفهومان جليان أو واضحان في ذاتهما يعتبر اعتراضا واهيا ، وذلك لان الشاك ينكر هذا الوضوح والجلاء الذي لا يمكن البرهنة عليه •

ونريد الآن أن نلقى نظرة أكثر قرباً على اعتراض « الدور » • يقول هذا الاعتراض ضد مذهب السك الكلى فى المعرفة ما مضمونه : « اذا ادعيت أنه ليست هناك معرفة فانك تدعى فى الوقت نفسه بالضرورة أن دعواك معرفة من المعارف • ولكن دعواك تكون بذلك قد نقضت نفسها بنفسها » • ولكن هذا النقض المنطقى لا يزعزع موقف الساك ، وذلك لان الساك بدعواه قد تخلى صراحة عن أساس الحجة المنطقية • فانه « قبل أن ياتى المرء للساك باعتراض « الدور » كان الساك قد قام بتحقيق النتيجة السكية ووضع التوقف عن كل فكر موضع التنفيذ » • (٣٩) •

وقد صور أحد الشكاك هذه الحقيقة ذات مرة بقوله (٤٠): ان الامر هو مثل حال شخص يستخدم سلما للصعود عليه الى مكان ما ثم يترك السلم يسقط لانه لم يعد فى حاجة اليه ، فكذلك انحال بالنسبة للشاك : صحيح أنه يستخدم فى دعواه الاساس المنطقى للحجاج ، ولكنه يتخلى عنه بعد ذَلك لانه لم يعد فى حاجة اليه .

ولنسأ أن نقول : أن من المشكوك فيسه أن يكون ترك السلم يستقط

٣٧) الغزالي : معيار العلم • تحقيق د • سليمان دنيا • القاهرة ١٩٦١ ص ٢٤١

<sup>38 —</sup> Stegmuller, Metaphysik. P. 376.

<sup>39 —</sup> Craemer, P. 49.

<sup>40 —</sup> Handbuch philosophischer Grundbegriffe. Bd. VI Munchen 1974, P. 1363.

والاستفناء عنه في مثل هـــذه الصورة من الامور العملية دائما · ويلاحظ Hossenfelder أيضا بحق أنه هيهات أن يكون هناك أحدعل استعداد لاتباع الشكاك بدون « السلم » (٤١) ·

وهناك اعتراض آخر يمكن أن يوجهه المرء الى مذهب الشك فى المعرفة وهو أن الشاك لم يوضح من أين يأتى بعلمه ، كما أنه يتحتم عليه أن يقيم المدليل على ادعائه ، وهذا الاعتراض يوقع الشاك فى صعوبات معينة ، وذلك لانه من أجل أن يأتى ببرهان فلا بد أن يأتى بمقدمات تشكل معارف فى صووة من الصور ، ولكن هذا لا يعتبر دليلا على أن الدعوى الشكية لغو باطل لا معنى له ، وذلك لان قولا ما أو قضية من القضايا التي لا يمكن أن يبرهن عليها صاحبها أو لا يمكن البرهنة عليها أيضا من حيث المبدأ ، قد تكون رغم ذلك صحيحة ، وقد يكون لها تعليل ، على أية حال طالما أن المرء لم يستطع أن يبرهن على عكسها ، فنحن اذا قلنا أن القضية التي تقول ( لا توجد معرفة ) لا تعد معرفة من المعارف ( ٢٤) ، فلا ينتج من ذلك ان قولنا ( توجد هناك معرفة ) يعتبر معرفة من المعارف ،

وانه لمن غير المعقول حتى من وجهة النظر المنطقية - أن نطلب من الساك برهانا من البراهين ، لان المرء بذلك يطلب منه أن يناقض نفسه بنفسه وعلى العكس من ذلك فانه يتحتم على أى برهان على الادعاء بأن دعوى الشك في المعرفة دعوى باطلة - أن يأخذ على الاقل بمعرفة من المعارف ، الامر الذي يؤول به في نهاية الامر الى تحصيل الحاصل ، لانه بذلك - لكى يؤكد يقين المعرفة من حيث هي معرفة - يكون قد أخذ منذ التبداية بقول أو حكم معين على أنه معرفة من المعارف ، وتعليل من هذا القبيل سيكون « دورا » ، واذن فان الشك الراديكالي في المعرفة موقف خال من التناقض طالما أنه لا يدعى لنفسه أنه يعبر عن معرفة من المعارف .

أما الشبك في العقيقة فان الوضع بالنسبة له شيء آخر • فالإمكان القائم لدى الشبك في المعرفة وهو أن القضية الشكية ـ رغم أنها ليست معرفة من المعارف ـ فد نكون صحيحة ، هذا الإمكان أو الاحتمال لم يعد قائما هنا • فدعوى الشبك في الحقيقة اذن يمكن اثبات عدم صحتها • ولكن هناك احتمالا لدى المدافع عن النسبك في الحقيقة وهو أنه يستطيع أن يقبول : ان مفهوم الحقيقة ، مفهوم غير واضع • ومثل هذا الموقف لا يمكن دفعه دائما (٣٥) •

وقد سسبق أن رأى هيجل الموقف المنيع لنشاك فقال: « حقا يجب أن

<sup>41 —</sup> Ibid.

<sup>42 —</sup> Stegmuller, Metaphysik. P. 382

<sup>43 —</sup> Ibid P. 388.

يعترف المرء أيضا بمناعة مذهب الشك ولكن (هذه المناعة) ذاتية فقط (أي) بالنظر الى الفرد ( القائل بمذهب الشك) ؛ ويمكن أن يكون موقف هذا الفرد من الفلسفة هو أنه لا يحفل بها ، ومتمسك بالموقف الذي لا يدعى الا ما هو سلبي ـ ولكن ذلك لن يكون الا مناعة ذاتية فقط ويبدو أن مذهب الشك هو شيء من هذا القبيل الذي يستسلم له المره ؛ وهناك لدى المرء تصور بأنه لا يمكن أن يكون له سبيل على هذا الذي ارتمى في أحضان مذهب الشك من والواقع أنه اذا أراد أحد ألا يكون الا شاكا فانه لا يمكن التغلب عليه ، أو أنه لا يمكن أن يؤتى به الى فلسغة ايجابية ، ـ كما لا يمكن أن يحمل على الوقوف من هو مصاب بالشلل في كل أعضائه و ومثل هذا الشلل هو في الواقع مذهب الشك ، ـ لا قدرة له على الحقيقة ، عجز ٥٠٠ يقف به عنسد السلبي فقط ، (24) ٠

ومع أن موقف مذهب الشك الكلى هو فى نهاية الامر موقف لا يمكن دفعه ، فأن دعواه من ناحية أخرى لا يمكن أيضا أن يبرهن عليها منطقيا ، وهذا أمر لا يحب الشكاك أن يسمعوه ، وكل محاولة للبرهنة على وجهة نظر مذهب الشك محاولة لا أمل فيها ، وذلك لان كل برهان يجب أن ينبنى على معارف ، وبذلك يستند على شيء ليس صحيحا فحسب ، وانما يعلمه المرافعا على أنه صحيح .

واجمالا لما تقدم نقول: ان مسألة ما اذا كان مذهب الشك الكل في المعرفة على حق أم لا ، مسألة لا يمكن أن يجاب عنها بطريق نظرى بحت ؛ كما أن محاولات نقض موقف الشك القائمة محاولات تقوم على استنتاجات منطقية خاطئة (٤٥) .

وهذا التقييم السلبى لمحاولات نقض مذهب الشك لا يعنى فى الوقت نفسه استحسان أو قبول مذهب الشك ، وانما ــ على العكس من ذلك ــ يفسح الطريق لتغلب أيجابى على مذهب الشك كما سنبين ذلك فى النقطة الاخيرة من هذا البحث .

ویری کریس Craemer ان توهم القیام بنقض منطقی لمذهب الشك یمکن آن یؤدی الی و شك خفی و (٤٦) .

<sup>44 -</sup> Hegel Vorlesungen. P. 358/359.

<sup>45 -</sup> Stegmuller, Metaphysik. P. 34.

<sup>46 —</sup> Craemer, P. 77.

وان هؤلاء الذين يعتقدون أنهم قد حلوا المشكلة ينقض منطقى يجب أن يواجهوا بأنه قد يكون هناك ادعاء لا يمكن أن يبرهن عليه ومع ذلك قد يكون صحيحا .

ويشبه اشتيجمولل أقوالهم بقول من يقول : « طالما أننى لم أر بعينى الهوة ـ التى أمر بجوارها ـ ( وقد تكون مختفية وراء بعض الاعشاب ) فانها لا تشكل بالنسبة لى خطرا ما » (٤٢) • هذا فضلا عن أن رأيهم خاطئ أيضا من الناحية النظرية ، وذلك لان عدم امكان البرهنة المنطقية لا يعنى عدم امكان التعليل • فالشاك ـ المنطقى مع نفسه ـ هو ـ بلا ريب ـ قادر فى حالات معينة على الاقناع عن طريق عرضه لاسباب قوية •

ويلاحظ هيدجر M. Heidegger أن الشاك « الحقيقى » الذي يوجد في أغلب الاحيان أكثر مما يتصور المراء لا تجدى ازاءه محاولات النقض المنطقي الصورية التي « لا خطر لها » لان هـذا الشاك لا يدع نفسه عرضة للمباغتة بهـا (٤٨) .

# ه \_ الشبك الفلسفي واهميته في التغلب على مدهب الشبك في الفلسفة:

بعد أن قمنا في النقاط السابقة بالقاء نظرة على مذهب الشك شملت مفهوم الشك وتطوره في العصر الحديث وصوره الاساسية المختلفة ، وبحثنا أخيرا ما اذا كان مذهب الشك من حيث المبدأ يمكن نقضه من الناحية المنطقية أم لا والى أى مدى ـ نريد الآن أن نبحث أولا ما اذا كان مذهب الشك ( أو بتعبير آخر المذهب الارتيابي ) ـ الذي يؤدي الى انكار الفلسفة وفي نهاية الامر الى انكار العلم أيضا ـ يختلف عن صورة أخرى من صور الشك التي نريد أن نسميها بالشك اتفلسفي ، والى أى مدى يكون هذا الاختلاف • ونريد ثانيا أن نبحث ما اذا كان هذا الشك الفلسفي يمكن أن يكون فعلا طريقا مناسبا للوصول الى تغلب حقيقي على مذهب الشك في الفلسفة أم لا •

ومن الامور الهامة لبحث هذه المسائل القيام بتوضيح دقيق بقدر الامكان لمفهوم مذهب الشك أو موقف الشك الذى يمثله هذا المذهب وذلك لانه اذا ما زعم المره مثلا (٤٩) أن موقف الشك لا يرتاب في امكان الحقيقة والمعرفة في ذاتهما ، وانما يرتاب فقط في امكان البرهنة على المعارف الحقيقية ، فانه حينئذ يكون قد أعطى مفهوما خاطئا تماما لمذهب الشك ، ومثل هذه البحوث

<sup>47 —</sup> Stegmuller, Metaphysik. P. 35.

<sup>48 -</sup> M. Heidegger: Sein und Zeit P. 229.

<sup>49 -</sup> Handbuch. P. 1359.

التى تقوم على أساس مفهوم خاطى، لمذهب الشك تكون بذلك قد أغلقت الباب أمام توضيح فلسفى كاف لهذا المذهب، وذلك لان توضيحاتها حينئذ لا تتعلق بمذهب الشك نفسه ، وانها تتعلق بشى، آخر · ولا يمكن أيضا – وألحال كذلك – أن يدخل امكان التغلب على مذهب الشك فى مجال الرؤية · وبتجاهل مثل هذا النوع من البحوث لمذهب الشك الحقيقى تجعله قادرا على المحافظة باستمرار على قوته الايحائية · واذا كان رسل مثلا يرى (٥٠) أن قيمة مذهب الشك تتمثل فى أنه يحثنا على رفض الاتجاهات والآراء التى ينقصها التعليل وأن لا نأخذ الا بالحقائق المعللة تعليلا كافيا – فانه حينئذ يفهم من مذهب الشك – بلا ربب – شيئا آخر تهاما غير هذا الذى يصوره فى الحقيقة مذهب الشك ، اذ هو يخلط حينئذ – على الاقل « الآخذ باتجاهات مذهب الشك ، وذلك لان بد « رفض الآراء الاعتقادية » ، مع أن هذه ليست مساوية لتلك ، وذلك لان مذهب الشك لا يرفض المذهب الاعتقادى فى الفلسفة فحسب ، وانها يرفض مذهب الشك عينئذ (١٥) بالمعنى مذهب الشك حينئذ (١٥) بالمعنى النوع من أنواع الفلسفة ، ان رسل يفهم مذهب الشك حينئذ (١٥) بالمعنى النعلمة اليونانية ( اسكبتستاى ) التى تعنى الفحص بعناية أو الموازنة النقدية ، كما أشرنا الى ذلك : فى بداية هذا البحث ،

ويتحدث هيجل عن صورة خاصة من صور مذهب الشك يسميها « Der denkende Skeptizismus »، وتختلف هذه الصورة في الواقع نوعا ما عن مذهب الشك المعتاد • يقول هيجل في ذلك :

و ولكن شيئا آخر هو مذهب الشك المفكر ، ذلك الذي يبين أن كل المحدد والنهائي لا استقرار له • والفلسفة الايجابية تستطيع أن يكون لديها عنه هذا الوعي ( المتمثل في الآتي ) : ان لديها في ذاتها السلب الذي في مذهب الشك ( المفكر ) ، وهذا الشك ليس مضادا لها ولا خارجا عنها ، وانها هو لحظة من لحظاتها ، ولكن السلب في حقيقته ليس لدى مذهب الشك ( المفكر ) • ، (٥٢) •

ونريد الآن أن نعرض فيما يلى الى أى مدى تختلف صورة أخرى خاصة من صور الشك \_ والتى نسميها بالشك الفلسفى \_ عن الشك المذهبي أو مذهب الشك .

<sup>50 -</sup> Russell, P. 9.

٥١) على الاقل في تصريحه منا وليس في تفكيره كله بالتأكيد • وهــذه
 ملاحظة يجب أن تؤخذ بعين الاعتبار •

<sup>52 -</sup> Hegel, P. 359.

ولكى نحدد مفهوم الشك الفلسفى تحديدا دقيقا بقسدر الامكان نريد أولا أن نبحث بدقة أكثر البناء الداخلى لمذهب الشك ومن أجل هذا الغرض علينا أن نقيم مرة ثانية « السلم » ـ الذى تركه الشاك يسقط ـ لكى نتابع الشاك ولكى نفهمه عن قرب ·

والامر المهم هنا هو أن ندرك أن مذهب الشك ــ الذي يعبر عن نفسه في صورة ادعاءات شكية معينة ــ يجب أن يبحث من أساسه وهذا الاساس

هو الفكر التشككي (٥٣) • وهذا الفكر التشككي يقوم على قرار أساسي معين وهذا القرار الاساسى ليس هو فقط القرار بأن الحقيقه محجوبة عن العقل الانساني الى الابد ، أو حتى أنه لا توجد هنــاك حقيقة على الاطلاق ، وأنســا ما يتصل بذلك أيضًا من نتائج تتمثل في أن معنى أو مغزى عقلنا وفكرنا خاف علينا أو حتى أن عقلنا وفكرنا لغو باطل لا معنى له • والشبك الفلسفي ــ الذي هو ليس منهجا من بين مناهج فلسفية كثيرة محتملة ، وانما هو ــ كما بين الغزالي ومن بعده ديكارت (٥٤) ـ المنهج الاساسى الفلسفى • هذا الشك الفلسفى يختلف عن الشك المذهبي بفارق أساسي وهو أنه لا يستخلص نتائج الفكر التشككي المذهبي المسار اليها فيما يتعلق بخفاء معنى العقل أو اعتباره لغوا باطلا لا معنى له ، تلك النتائج التي هي بالنسبة للشك الفلسفي ليست ناتجة بالضرورة ولا هي واضحة أو بديهية • ويشكل الشك الفلسفي - بجانب الشك المذهبي - الامكان الاساسي الثاني للفكر الانساني · والشك الفلسفي هو أيضا راديكالي مثل الشك المذهبي ، اذ هو يفحص ويشك ــ مثل الشبك المذهبي ـ في كل المعارف القائمة ، ويشك في امكان المعرفة ، ويأخذ في اعتباره كل امكانات الضلال في الفكر ، ويمتد أيضا الي و المعارف ، الشكية المذهبية التي أضحت اليوم الى حد ما اعتقادات جامدة \_ وبالنظر الى هذه الناحية نجد أن الشك الفلسفي أكثر تطرفا من الشك المذهبي • والشك الفلسفى ــ اذا نفذ بكل نتائجه وتطرفه ، أي لم ينخفض الى شك مذهبي أو يتجمد \_ يستطيع أن يصل الى تأسيس فلسفى للحقيقة ، ويتضمن حسدًا التأسيس التغلب على مذهب الشك • فالفكر الفلسفى ينبني على تأسيس ذاتي للعقل الانساني · وهذا التأسيس من الامور الواضحة بداهة vident أي أنه لا يمكن البرهنة عليه منطقياً ، وانما الامر بالعكس ، وهو أن الماديء

<sup>53 —</sup> Craemer, P. 17.

انظر کتابنا : المنهج الفلسفی بین الغزالی ودیکارت · وقارن أیضا قول الغزالی : « الشکوك هی الموصلة الی الحقائق ، فمن لم یشك لم ینظر ومن لم یبصر ومن لم یبصر بقی فی العمی والضلال ، میزان العمل · القاهرة ۱۹۳۶ ص ٤٠٩ ·

المنطقية ذاتها تتأسس ابتداء على هذه البداهة والوضوح - كما بين الغزالى (٥٥) وهذا التأسيس هو يقين الحقيقة ، ويؤمن .. من حيث هو ... الفكر الفلسفي ضد مذهب الشك ٠ فهو تأسيس ليس ناتجا عن استنباطات منطقية مجردة ، وانما هو تأسيس يستند الى بصيرة والى اثبات أو ايجاب الحقيقة ، في حين يتأسس الفكر التشككي المذهبي على نفى أو سلب Negation الحقيقة • وايجاب الحقيقة لا يمكن أيضا نقضه مثلما لا يمكن نقض نفي الحقيقة • وهكذا فانه في حين أن التغلب على مذهب الشك عن طريق الفلسفة ممكن بالنسبة للفيلسوف من ناحية ، فإن الشاك بذلك من ناحية أخرى لم يتغلب عليه بعد ، ذلك الشاك الذي هو أسير قراره الخاص الحر ، ويستطيع أن يحرر نفسة عن طريق قراره هو وعن طريق الوضوح والبداهة • ومن أجل ذلك فانه لا يمكن في واقع الامر التغلب على مذهب الشك والقضاء عليه مرة واحدة ولكل العصور ، فهو \_ بلا ريب \_ الظل التابع للفلسفة ، ولكن يمكن أن يتحول عن طريق الفكر الفلسفى الى « مذهب شك ، فلسفى أصيل بمعني كلمة ( اسكبتستاي ) في شكل موقف فاحص وناقد باستمرار • ويستطيع المفكر الفلسفى أن يجنب أفكاره دائسا الهجمات المحتملة من جانب مذهب الشك اذا فرق بعناية بين العلم المدرك في وضوح وبداهة وبين مجرد العلم المشروط ويستطيع الشك المذهبي أن يوجه هجومه ضد الفلسفة الاعتقادية فقط \_ وهذا أمر يصبّح أن يكون الآن قد أصبح واضحا \_ أى أنه يستطيع أن يوجه هجومه فقط ضد الآراء الفلسفية التي لم تفحص والتي لم يتخذها المرء لنفسه عن طريق الوضوح والبداهة ، وضد الآراء التي يتخذها المرء عن طريق التقليد ، وضد أي فلسغة تدعى لنفسها أنها تستطيع أن تبرهن منطفيا على مبادئها ، وتعتقد أنها تستطيع أن تفرض نفسها على الشاك . وفي حين أن الفلسفة غير الاعتقادية تستطيع من ناحية أن تتفادى هجوم الشك المدهبي . فانه صحيح أنه لا يمكن للفيلسوف من ناحية أخرى \_ والحال أن المرقف قد تغير تغييراً أساسيا حيث أصبح المفار عليه مغيرا ـ أن ينقض النساك أو يدحضه ، ولكن الفيلسوف يستطيع \_ مستندا الى فلسفته \_ أن وكسف نسبية الاقوال التشككية المذهبية ٠ فالفكر الفلسفي حر ومؤسس تاسيسنا ذاتياً ، ومن أجل ذلك فهو خلاق ــ وقد عبر عن نفسه في شكل نظم والتجاهات فلسفية كثيرة مختلفة ٠ ولا يعنى وجود فلسفات كثيرة مختلفة على مدئ التاريخ نسبية الفكر الفلسفي بمعنى رفع حقيقته ـ كما يزعم مذهب النسبية في صورة النظرة التاريخية ـ وانما يبين على العكس من ذلك أن الفكر انفنسفى متصل بحقيقة مطلقة ، وهكذا فهو في علاقة معها ، ويستطيع أن يقترب منها بطرق كثيرة ، كما يبين أن هذه الحقيقة يمكن أن ترى في كثير من الوجوه والاعتبارات •

٥٥) أنظر في ذلك مثلا التفسير الفلسفي للحل الذي توصل اليه الغزالي في كتابنا : المنهج الفلسفي ٠٠٠ ص ١٠١ وما بعدها ٠

وأما أن الفلسفة لا تظل واقفة عند الحقائق التي وجدت ذات مرة في السبابق ، أي أنها لا تتجمد في اغتراب ذاتي في مذاهب اعتقادية ، وأنها تتأمل في أسسها دائما وباستمرار من جديد في عمل خلاق ، فأن من بين الدوافع لذلك هي تلك الهجمات التي لا تمل من جانب مذهب الشك ، الذي يقدم للفلسفة ـ بدون ارادته ـ مساهمة لا تعوض .

دكتور محمود حمدي زقزوق

### المسراجع:

- Craemer, Heiner: Der Skeptische Zweifel und Seine Widerlegung. Freburg 1974.
- 2 Dictionary of the Historg of Jdeas. Vol. IV, New York 1973.
- 3 Handbuch philosophischer Grundbegriffe. Bd VI, München 1974.
- 4 Hegel, G. W. F.: Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie. Frankfurt M. 1971.
- 5 Hirscherger, : Geschichte der Philosophie. II Freiburg 1962.
- 6 Russell, B.: Skepsis. Frankfut M. 1964 (Sceptial Essays).
- 7 Spiegelberg, Herbert: Antirelativismus. Leipzig 1935.
- 8 Stegmüller, W. Metaphysik, Skepsis, Wissenschaft. Berlin 1969.
- 9 Stegmüller, W.: Hauptrömungen der Gegen warts philosophie. Stuttgart 1969.
- ١٠ ــ الغزالي : معيار العلم · تحقيق د · سليمان دنيا ــ القاهرة ١٩٦١ ·
- ١١ جوزيف بوخينسكى : مدخل الى الفكر القلسفى ٠ ترجمة د٠ محمود زقزوق ٠ مكتبة الانجلو المصرية ١٩٧٣ ٠
- ۱۲ ـ د. محمود حمدی زقزوق : المنهج الفلسفی بین الغزالی ودیکارت . مکتبة الانجلو المصریة ۱۹۷۳ .





د. عبدالصمد الشاذلح
 جامعة توبنجن ـ المانيا



لن تجد في المكتبة الفلسفية العربية الا قلة قليلة من الكتب والمراجع التي تتحدث عن تطور الفكر الالماني ومدارسه المختلفة ، لا سيما تطور فكر أحد أعلامه العظام وأعنى به « امانويل كانت » ( ١٧٢٤ – ١٨٠٤ ) ، وهو التطور الذي تم بواسطة مدارس متعددة لعلل أهمها مدرسة ماربورج ، التي أختصها بالحديث في هذه المقالة ، والتي قام على تأسيسها هرمان كوهن ( ١٨٤٢ – ١٩١٨ ) ، وباول ناتورب ( ١٨٥٤ – ١٩٢٤ ) ، وفيما يلي عرض وتفنيد لرأى هذه المدرسة فيما يتعلق بمفهوم « النظرية » " Theoris " والذي يرتبط من قريب أو بعيد بنظرية المعرفة ومشكلاتها لدى هذه المدرسة وفي الفلسفة الكانتية عبوما ،

لقد حددت مدرسة ماربورج من أولى أهدافها تطوير فكر « كانت » ، ومحاولة ازالة الفوارق بين عالم الفكر وعالم الظاهرة أو المحسوسات ، واتخذت لذلك مبدأ يتلخص في أن الفكر هو كل شيء ، ومصدر كل شيء · وقد حاولت تلك المدرسة البرهنة على صدق هذا المبدأ في انطلاقها من الفكر الرياضي ، وخاصة مبدأ « اللامتناهي » ·

ولكن يبدو أن انشغالها بهذا المبدأ قد فاق انشغالها بالقضية الاساسية الامر الذي جعلها تهمل «الموضوع»، وتهمل مالعالم الظواهر من أهمية باعتباره مصدرا هاما من مصادر المعرفة • وفي هذا المعنى يقول هرمان كوهين مؤسس هذه المدرسة « • • • انه مجال جديد للتأمل ، ذلك الذي بدأناه ، ليس فقط في السؤال عن الاشياء ، ولكن عن القوانين ، التي بها أخذت ظواهر أي علم من العلوم طريقها الى حيز الوجود • • • • (١) •

ومن هذا النص يتضع لنا كيف أن هذه المدرسة قد اهتمت بالسير في طريق البحث عن قوانين الاشياء بهدف معرفة هذه القوانين أكثر من اهتمامها بتطبيق هذه القوانين نفسها في عالم الحواس · وعلى هذا فان لب « النظرية »

<sup>1 —</sup> H. Cohen: Die Logik, Berlin 1902, P. 67.

لدى الكانتية الحديثة في مدرسة ماربورج هو الفكر الخالص والتجريد المطلق وفي هذا المجال تهمل هذه المدرسة دور علم النفس لا بالنسبة لنظرية الممرفة فحسب ، وانما أيضا بالنسبة للاخلاق والفن ، وعلى عكس ذلك فهي تنظر الى المنطق على أنه أساس العلوم ، اذ الفكر المنطقي ، في نظر هذه المدرسة ، هو الفكر العلمي ، حيث تقوم وحدة الفكر المنطقي والعلمي على أساس رياضي هو واللامتناهي ، و وبذلك تحدد مجال البحث لهذه المدرسة في الانشغال بالفكر واهمال عالم المحسوسات ، فاللامتناهي لا وجود له في غالم الحواس ، ويبدو هذا الاعتمام في النص الآتي « ان هذا القانون الاساسي للفكر ( اللامتناهي ) من مناجه وقدرته على جميع الاعتبارات ( العلمية ) ونتيجة لهسذا ينبغي أن يمكون الفكر المجرد للمعرفة أساسا لانطلاقاتها ، ، ، » (١) ،

ويسكننا بهذا أن نحدد مفهوم « النظرية » لدى صنده المدرسة على أنها الفكر المنطقى المجرد ، ليس فقط فى مجال التفكير الفلسفى ، ولكن بالنسبة لجميع العلوم أكثر من الانشغال بموضوعات الطبيعة ووصفها وصفا ظاهريا ، ونوعية هذا المنطق الذى تقوم عليه « النظرية » ليس هو المنطق النسبى ، الذى يعنى بايضاح العسلاقة بين التعسورات وموضوعاتها ، أو بين « النظرية » و د التطبيق » ، ولكنه منطق من نوع آخر ، هو منطق « المصدر ، Ursprung أو المبدأ الاول ، كما يحلو لهذه المدرسة أن تسميه ،

ويأخذ البحث عن « المبدأ » صورة البحث عن الحقيقة الاولية التي ترتبط باللامتنامي • ويعتبر حسدًا المصدر منطلقا لكل شيء • ومن خلال حسدًا الفهم تنظر حسده المدرسة الى كتاب الفيلسوف ( عمانويل كانت ) « نقسد العقل المخالص » على أنه ليس نقدا للمقل كما تدل هذه التسمية ، ولكنه نقد لنظرية المعلم • ويمكن لنا أن نقبل هذا التقييم لعمل الفيلسوف ، غير أننا نعارض في ارجاع كل الحقائق الى المبدأ الرياضي « اللامتنامي » وسوف نؤيد ذلك بموقف « كانت » من الفكر الرياضي عامة ومن اللامتناهي بصفة خاصة •

ونرى تطرف هذه المدرسة في تقييمها للفكر الكانتي ، في رفضها ايضا لمدور العوامل النفسية للانسان في المسرفة ، وكذا في تقييمها لموضوعية المحقيقة ، في هسذا المعنى نقرأ النص الآتي لهرمان كومين « وبينما يصارع (كانت) بتصورات وتخيلات نفسية ، فاننا نبحث عن موضوعية المقلل في العلوم بالمعنى الذي يهدف اليه ، ( ووسيلتنا لذلك ) مي روح ونص المبدأ النقدى ( لكانت ) » (٢) ،

<sup>1 —</sup> Ibid, P. 17.

<sup>2 —</sup> H. Cohen: Das Prinzip der Infinitessimalmethode, Frankfuurt / a. M 1883, S. 48 - Kant, Kritik der reinen Vernunft (KrV) B. 391, 266

واذا كان منطلق صده المدرسة مو « اللامتناعي » ، وتعريفها للحقيقة الموضوعية تعريف مجرد صرف في حين أن منطلق « كانت » هو الحواس ، وارجاع الحقيقة الموضوعية الى ضرورة مطابقة الفكر للمحسوس ، الامر الذي يجعل لعالم الحواس أحمية كبرى لا نراها لدى هذه المدرسة ، اذا كان الامر كذلك فيحق لنا أن نتساءل عما اذا كان مناك شيء يتبقى من « النقدية الكانتية » عندما تدعى هذه المدرسة بأن تفسيرها لفلسفة كانت تفسير بالروح لا بالنص .

اننا نرى فى كثير من النصوص الكانتية فى كتاب دنقد العقل الخالص، اهتمام د كانت ، بدور الحواس ، باعتبارها أولى درجات المعسرفة ، وكذا بالعوامل النفسية فى نظرية المعرفة فى أكثر من نص ، وفى شرحه لاهميسة الزمان والمكان يتحدث عن تصورات وخلجات الوجدان ، وبالنسبة لاهمية علم النفس فى نظرية المعرفة نقرأ له هذا النص : « أن الذات المفكرة تعتبر موضوعا لعلم النفس ، ( ذلك العلم ) الذي يهتم بجميع ظواهر العالم ، » ،

والموضوعية التي لا تخرج من دائرة الفكر الى عالم الحواس لا تعتبر في نظره موضوعية وقد خصص الفيلسوف لذلك فصلا في كتابه و نقد العقل الخالص و تحت عنوان (نقض المثالية) أوضح فيه كيف أن التصورات وحدها لا تكفي للبرهنة على وجود الاشياء ، وأن تطبيق هذه التصورات على موضوعات خارج الذات المفكرة أمر ضرورى وحتى يمكن لنا الحصول على المعرفة و ثم يؤكد هذا المعنى بالاشارة الى أهمية الحواس في ادراك الواقع (١) و

وقد أهملت مدرسة ماربورج هذه العلاقة بين الفكر والحواس في تحديد مفهوم الحقيقة ، على عكس ما في الفلسفة النقدية د لكانت ، • واهمالها لهذه العلاقة يجعل الاساس الذي بنيت عليه النظرية أساسا واهيا • وفي هسندا المقام يحدد هرمان كوهين مؤسس هذه المدرسة دور الفكر وأهميته بقوله : د ان الفكر نفسه هو الهدف ( هذا الفكر ) الذي يشتغل بذاته ولا يتعدى هذا الاشتغال الى شيء ( آخر ) ، فهو ( أي الفكر ) لا يخرج عن دائرة نفسه » (٢) ويتبنى تلميذه باول ناتورب نفس الرأى (٣) •

وهنا يتضع لنا أن موضوع المعرفة لدى هذه المدرسة يبقى في عالم الفكر المجرد ، دون أن يسمع لشمس الواقع أن تلقى عليه ضوءا ولو بسيطا

<sup>1 —</sup> Kant: KrV B. 266 (2) H. Cohen, Die Logik, S. 26 (3) P. Natorp, Die logischen Grundlagen, S. 219

من شعاعها • وفي حكمنا على هذه المدرسة ننطلق بالإضافة الى ما سبق من الآراه الآتية :

۱ ـ صحیح أن « كانت ، قد عرض لمصطلح « اللامتناهی ، فی شرحه لمفهومی الزمان والمكان ، غیر أنه قد أعرض عنه الی « المتناهی ، علی اعتبار أنه مصدر للمعرفة .

ان علماء الطبيعة ينظرون الى اللامتناهى نظرة شك واعراض وفيما يلى شرح ذلك :

ان التجريد هو احدى صفات « اللامتناهي ، الهامة ، ولكنه يعتبر احدى السلبيات • ذلك أن الكانتية الحديثة تفهم من التجريد خلو المفهوم من صفات المادة ، ونقاء منها ، اذ أن المادة تعارض هذا النقاء • ونحن نقرأ لهرمان كوهين قوله : « أن قيمة هذا التجريد في نقائه » (١) · فهل بالتجريد وحده يمكن للمعرفة أن تتحقق ؟ ان مشكلة المعرفة لا يمكن أن تحل عن طريق التجريد وحده • اذ يبقى السؤال عن كونية الشيء وعما اذا كان في الخارج ممكن الوجود أو واجب بدون اجابة ٠ وقد لاحظ باول ناتورب هــذا الضعف في نظرية أستاذه وحاول ادخال بعض التعديل عليها في قوله : « أن الغرض من التمسك باللامتناهي هو أنه يحدد لنا طريقة التفكير فحسب ٠٠ ، (٢) وعلى الرغم من هــذا التصحيح فان « النظرية ، تبقى في رأينا غير منتجة اذ أنَّ الاساس الذي يقوم عليه « اللامتناهي غير محدد الفحوى · وقد حاول الكانتيون المحدثون التخلص من هذه المشكلة بأن فسروا مجال اللامتناهي ليس بأنه الوجود من حيث هو واقع وانما الوجود من حيث هو مستقبل • ان اللامتناهي يعتبر طريقة للتفكير بها يتحول « الوجود الشابت ، الى حركة متحولة مستمرة » (٣) · وعلى الرغم من هذه المحاولة يبقى فحواه لا هو وجود حاضر ولا مستقبل ، وانما هو انشغال الفكر نفسه · وهذا يتفق مع اهتمام هــذه المدرسة بالتجريد • اذ أن معطيات الشيء لا تتطابق معه في الخارج ، بل تبقى فقط احدى أساليب الفكر ، ولا تعدو أن تكون من قبيل الممكن الذَّى لم يخرج بعد الى عالم الواقع •

## (1) H. Cohen, Das

Prinzip der Inf. Metrhode S. 59 ff- (2) P. Natorp, Die logischen Grundlagen, S. 219 (3) P. Natorp, Kant und die Marburger Schule, Kanstsudien, Bd 17, 1912, S. 199.

وبهـذا التصور لامكانيات المعرفة ، يمكننا أن نضيف الى ما سبق أن الكانتية الحديثة في مدرسة ماربورج قد حاولت أن تربط بين فلسفة ما قبل «كانت » خاصة فلسفة « لايبنتز » وبين فلسفة أحد خلفائه وهو « هيجل » على أساس من الفكر الكانتي ، حسب دعوى هذه المدرسة •

وفى علاقة هذه المدرسة بفلسفة « لا يبنتز » يقول هرمان كوهين فى مجال التدليل على أن اللامتناهى أساس للفكر « ١٠ لا بد من استخدام مصطلحات لايبنتز فى هذا المجال ٠٠ » (١) وهو يأخذ على « كانت » عدم عرضه للامتناهى ، ولكنه رأى عدم عرضه للامتناهى ، ولكنه رأى عدم جدواه فى قضية المعرفة كما سنرى ذلك فيما بعد · ويستعير هيرمان كوهين من لايبنتز صفات اللامتناهى من تجريد ودوام " Abstraktion "

" Kontinuitat " وهما صغتان لمفهوم مثالى (٢) • اذ الحجم Grosse " لدى لا يبنتز كمفهوم عقلى يعتبر أساسا للامتناهى وهو ما تستند اليه هذه المدرسة في استخدامها لهذا المصطلح •

ويبدو استناد الكانتية الحديثة على فكر هيجل فى تفسيرها لمبدا التعالى "Transzendental" كطريقة ووسيلة للمعرفة ، وكذا فى تفسيرها للوجود تفسيرا حركيا مستقبلا ، وهو ما يتسم به هذا الفكر •

ويبدو لنا كذلك أن في هذا التفسير لمبدأ « كانت ، خروج على الفلسفة النقدية · اذ يبدو لنا أن الفكر الكانتي على عكس الهيجل مذهب متكامل " System" لا يتمركز فيه المفهوم الحركي في الذات المفكرة ، ولكن يسعى الى التغلب على دائرتها عن طريق العلاقة المتبادلة بين الذات المفكرة والعالم · وعلى هذا فان الاسلوب الكانتي في حل مشكلات الفلسفة وخاصة منها ما يتعلق بالمعرفة يصل في دعواه الى أبعد مما يصل اليه المذهب الهيجلي ، الذي تعتبر فيه الحقيقة ليست محدودة الموضوع ، ولكن في حركة وتطور مستمر ·

وفى مجال ربط فكر هذه المدرسة بفكر هيجل فيما يتعلق بالمنهج او الطريقة " Methode " يقول باول ناتورب ان هيجل يحل اللامعقول فى المعقول ، وكل شيء هو الفكر ، ، ، (٣) .

وهنا يبدو لنا قصور في ارجاع الفكر الكانتي الى أن يكون منهجا او طريقة للتفكير فحسب ، كما يحلو لبعض المتفلسفين أن يفعلوا ذلك بفلسفة هيجل ، اذ الهدف هو الذي يحدد لنا طريقة التفكير والتفلسف ، وقد حدد

<sup>1 —</sup> H. Cohen, Das Prinzip der Inf. Methode, S. 112, ff- (2) ebd.

<sup>3 -</sup> P. Natorp: Kant und die Marburger Schuless. 199.

د كانت ، العلاقة بين الهدف والمنهج في كتابة « نقد العقل الخالص ، حيث جعل مجال الابحاث الميتافيزيقية مقصورا على أفكار ثلاثة « الله والحرية وخلود الروح ، وشرح العلاقة التي تربط هذه الافكار بعضها ببعض .

وهذا الشرح يتلخص في أن علاقة هذه الافكار تقوم على أن المحول جزء من الموضوع ( مثل ما في قولنا كل جسم متمدد بطبعه ، فالتمدد صفة ملازمة للجسم ولا تنفصل عنه ) ومترابطة ببعضها تمام الترابط • الا أنه في شرحنا لهذه الافكار نعمد الى استخدام الاسلوب التحليلي وبذلك ينعكس ترتيب هذه الافكار ، بأن يصبح تحديد مفهوم الوجود الالهي هو الهدف الذي تسعى اليه الميتافيزيقا • فالهدف الذي يحدد لنا طريقة التفكير ، وليس العكس • وعلى هذا فاذا كان شرح مدرسة ماربورج للعلاقة بين المنهج والهدف شرحا صحيحا فان « كانت ، لم يكن ليقتصر في هذه الحالة على هذه الافكار الشلائة التي احتوتها د ديالكتية نقد العقل الخالص ، بل كان استنتاج أفكار تزيد على ما سبق أمرا جائزا ، وهو ما لا يمكن تحقيقه ، أو لا يتغق وفكر هذا الفيلسوف

وفى دعوى هذه المدرسة أن د كانت ، تعرض د للامتناهى ، فى فلسفته مما ينتج عنه أنها قامت بتطوير فكره ، نعود لنقص هذا الرأى فيما يلى على أساس من الفلسفة الكانتية .

۱ ـ أن اللامتناهي لا يعتبر أساسا للمعرفة في نظر « كانت » بل ان المكس هو الصحيح ، وهو أن المتناهي يعتبر مصدرا للمعرفة •

۲ ـ • كانت ، يضم اللامتناهى كنقيض للمتناهى ، حتى يستدل على أن فكرة العالم لا يمكن استيمابها وكذا مفهوم الزمان والمسكان ، وهو بذلك يشير الى قصور الفكر البشرى ، وأن معرفته محدودة بعالم الظواهر فقط .

وقد رفض « كانت » أن يكون اللامتناهي أساساً للمعرفة • اذ أن الرياضة في نظره تقوم على أساس انشسائي في عالم الحدواس • وقد فرق الفيلسوف بين المعرفة الفلسفية والرياضة ، بأن الاولى معرفة الخاص في نطاق العام بينما الثانية على المكس من ذلك ، يعنى معرفة العام في نطاق المخاص • وعلى هذا الاساس فان علاقة ما توجد بين الفلسفة والفكر الرياضي الا أنهما يختلفان في الاسلوب وطريق معالجة الاشياء • وهو يقول في هذا الشأن « ان الفلسفة تعنى باحجام تماما مثل الرياضة ، وذلك على سبيل المثال الكلية ، واللانهائية • • » (١) ووحدة الموضوع هذه ينبغي ألا تغطى على الفروق بين العلمين « اذ على الرغم من هذا التشارك في الموضوع ، فان تناول الشيء

<sup>1 —</sup> I. Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 743.

بطريق العقل فى الفلسفة يختلف عنه فى أسلوب الحل الرياضى ٠٠ ، (٢) ومن هذا يتضع لنا أن اللامتناهى لا يمكن انشاؤه فى الخارج ، حيث لا يمكن أن يكون له موضوع يتناسب وتصورنا عنه • أن الزمان والمكان شرطان أساسيان لوجودها وهذا مما يتعارض وطبيعة اللامتناهى •

بالاضافة الى ما تقدم فان الهندسة غير الاقليدية تحتوى على رفض لفكرة اللامتناهى ، حيث الزمان والمكان مرتبطان ارتباط أساسيا بالمادة ، وخاصة بالمكان ، اذ لا يمكن تصور المكان بلا مادة ، وامكانية تصوره مرتبطة بتصور المكان بنا الى المتناهى ،

ولقد أوضع أودبر شدت R. Odebrecht في رسالته للدكتوراه عن « فلسفة الرياضة لدى هرمان كوهين لعام ١٩٠٧ كيف أن الرياضيين مختلفون فيما بينهم حول بيان طبيعة الاعداد الفردية ـ والعدد الفردى ماهو الاحالة متأرجعة بين عددين مزدوجين ، وعلى هذا فهو عدد غير متكامل اذ يمكن رد الاعداء الفردية الى زوجيه ، ذلك أنه في كل وحدة عددية جديدة ينبغى اضافة عدد زوجي وعلى هذا فنحن لا نقف عند حد الاعداد الفردية ، وقد أوضع عالم الذرة والفلسفة كارل فريدرش فايتسكر في كتابه عن « العالم في الطبيعة ، كيف أن الطبيعة النووية قد رفضت مبدأ اللامتناهي ، حيث أن المبدأ الذي سنه هايز نبرج وهو أستاذ جيل من علماء الذرة الالمان بفرض أقصر الإظوال كتحديد مجال للذرة قد أوصل الى نتيجة حاسمة في تحطيمها ، الامر الذي لا يمكن أن يحدث اذا ما اعتمد على فكرة اللامتناهي في عالم الرياضة أو الطبيعة ،

وفى ختام هذا العرض السريع لهذه المشاكل ، يمكننا أن نقول ، ان الكانتية الحديثة فى ماربورج قد وضعت مفهوما لد النظرية ، غاية فى المثالية يرفض الواقع ، ويتمارض مع العلم ، ولا يفتح المجال لفلسفة انسانية ، تؤهن بالوجود الطبيعى للانسان ، وبالطبيعة كقوة مؤثرة فى هذا الوجود • فضلا عن أن فكرة الوجود الالهى لا تحتل مكانها من البحث والتأمل الجدير بهما ، خاصة فى فلسفة مثالية كهذه •

صحیح أن مؤسسا هذه المدرسة و هرمان كوهین و ، و وباول ناتورب و قد أصدرا العدید من المؤلفات والشروح على أعمال و كانت و كذا في مجال التربیة ، غیر أنه یبدو أن هرمان كوهین كان متأثرا الى حد بعید بالدین الیهودی أكثر من تأثره بفلسفة عمانویل كانت و لهذا نری أوجه التناقض بین فكر هذه المدرسة وآراه هذا الفیلسوف ، كما أنه أضاف الى آرائه أفكارا لا تمت الیه بصلة ، بل قد رفضها الفیلسوف نفسه كما رأینا في بعض الشكاب التي عرضنا لها و

<sup>(1)</sup> Ibid.

نظارا لانه ليست هناك ترجمات للاعمال التى خلفها مؤسسو هذه المدرسة ، خاصة هرمان كوهين ، وباول ناتورب بالعربية ، كان من الضرورى الرجوع الى الاصول فى اللغة الالمانية ، كذلك فضلت الاعتماد على أعمال الفيلسوف « كانت » باللغة الاصلية ( الالمانية ) وبذلك يسهل على المشغلين بالفلسفة وتاريخها في عالمنا العربي الوصول السريع الى لب المشكلات . Kant, Kritik der reinen Vernunft, 2. Auf. 1787 H. Cohen, Die Logik, Berlin 1902.

" Das Prinzip der Infinitessimalmethode, Frankfurt/a.M. 1883.

Paul Natorp, Die logischen Grundlagen, Leipzig 1910.

", Kant und die Marburger Schule, Kantstudien, Bd 1912, C. F. von Weizsacker, Weltbild der Physik, Stuttgart 1963 Ro Odebrecht, H. Cohens Philosophic der Mathematik, 1906.

# بشورية المشالية الهيجلية

د . امام عبد الفتاح امام

كلية التربية - جامعة الفاتح

:

تعرضت المثالية الهيجلية لحملات بالغة العنف شنتها مذاهب متعددة ، ومفكرون مختلفون أشد ما يكون الاختلاف : تجريبيون ، وبرجماتيون ، وماركسيون ، ووضعيون ، وطبيعيون ، وانه لمن عجب أن يحتشد مثل هذا العدد الضخم في محاربة فلسفة بعينها فيتكاتف مفكرون ، بغير لقاء تم بينهم ، ولاسباب بالغة التنوع ، على محاربة الهيجلية ! لكنه دليل على قوة هذه الفلسفة وصلابتها ، فالآراء التافهة لا تحتاج الى جهد في نقدها دع عنك أن تحتاج الى مجهود عدد ضخم من الفلاسفة المتخصصين !

ثار عليها الغلاسفة التجريبيون المعاصرون ، على اختلاف ألوانهم وتعدد نحلهم ، وهاجموها بعنف واعتبروها مجموعة منالاخطاء المنطقية والاستنتاجات الميتافيزيقية الفاسدة التى يغلب عليها التصنع والافتعال ، وشبهوا ثلاثيتها برقصة د الغالس ، التى يرقصها الناس ثلاثا ثلاثا ، وأطلقوا على هيجل كاتم أسرار المطلق وحامل أختامه (١) .

وقاد « جورج مور G. Moore » في انجلترا الثورة على نفوذ المثالية الهيجلية بصفة عامة ونفوذ مكتجارت ( تلميذ هيجل ) بصفة خاصة حين نشر مقاله الشهير « تغنيد المثالية ، Refutation of Idealism » عام ١٩٠٣ الذي اعتبر حدا فاصلا بين عهدين مثالية القرن التاسع عشر وتجريبية القرن العشرين(٢) ،

وهاجمها الماركسيون بعنف لروحانيتها وقربها من الدين ووصفوها بأنها وصوفية بغيضة ، واعتبروا المذهب الهيجلى أقرب الى المذاهب الغيبية ، وحتى حين اعترفوا بثورية الجدل الهيجلى فانهم نسبوا و هذا الاكتشاف ، الى أنفسهم لان هيجل لم يكن يعلم عن هذه الثورية شيئا ولم يكن يستهدفها ! ومن هنا فقد تعمدوا الحديث عنه في الثوب المشالى الصوفى الذي يكرهونه فحسب ، ولا يفتأون يرددون و الاخطاء ، التي وقع فيها ، والآراء الاجتماعية و الرجعية ، التي عبر عنها مغتبطين بعثورهم على مجال واسع للنقد والتجريح ، وكثيرا

ما يطيب لهم الحديث عما يسمونه e التخريف الميتافيزيقى عند هيجل e (e) e من انتهى الامر أخيرا الى القول بأن هيجل e شوه الجدل كما فعل أفلاطون من قبل في نظريته عن المثل e (e) e

وهاجمها مفكرون آخرون ، ألمان وغير ألمان ، أساءوا فهمها فظنوها تدعو ولعبادة الواقع ، وتعمل على « التمسك بالوضع الراهن » واعتقدوا أنها تعوق التقدم والتطور (°) • بل أن فلسفتها السياسية ، في رأيهم ، كانت تستهدف أساسا خدمة « فردريك فلهلم » ملك بروسيا ، وتدعيم نظامه السياسي القائم في بروسيا آنذاك ! فذهب « فريز Fries » الفيلسوف الالماني المتعصب الذي عاصر هيجل – الى القول بأن « فلسفة الحق » – كتاب هيجل الرئيسي في الفلسفة السياسية « كتاب ترعرع لا في حديقة العلم وانما في قمامة الذل والمخنوع » (٦) • وذهب شوبنهور فيلسوف التشاؤم الى القول بأن هيجل : والمخنوع » (٦) • وذهب شوبنهور فيلسوف التشاؤم الى القول بأن هيجل : وحال ومشعوذ » • أما كارل بوبر Popper الذي عقد فصلا كاملا في كتابه : « المجتمع المفتوح وأعداؤه » لهاجمة هيجل ، فقد اعتبر الفلسفة الهيجلية كارثة على البشرية ووصف منهجها الجدلى بأنه : « منهج حواة يستخرج أدانب من قبعة الميتافيزيقا » (٧) •

ولعل هذا ما دعا و بوزانكيت B. Bosanquel الى أن يقول عن كتاب فلسغة الحق لهيجل أنه و كتاب ربما يكون قد أسى فهمه أكثر بكثير مما أسى فهم أى كتاب آخر من كتب الفلاسفة السياسيين العظام اذا استثنينا جهورية أفلاطون ، (^) •

### ٢ ـ المثالية ٠٠ والتقدم

لسنا نهدف من هذا المقال الى الدفاع عن الجدل الهيجلى وبيان ثوريت فقد سبق أن سقنا رأينا وفصلنا ما له وما عليه فى دراسة مستفيضة (٥) ولكنا نود أن نناقش هنا فكرة راجت ، خطأ ، فى المكتبة العربية بصفة عامة والفلسفية منها بوجه خاص ، مفادها أن الفلسفة المادية هى وحدها الفلسفة التقدمية ، فى حين أن الفلسفة المثالية هى الفلسفة الرجعية المحافظة ؛ أو بمعنى آخر : لكى تكون تقدميا فعليك أن تكون ماديا لا تؤمن بالروح ، أو الفكر والمقل حين يكون أساسا للمادة ، لان الفلسفة المادية على اختلاف الوانها هى وحدها ، كما شاع فى ثقافتنا العربية ، التى ترتبط بارض الواقع الصلبة ، وهى وحدها التى لا تحلق فى خيالات الصلبة ، وهى وحدها التى لا تحلق فى خيالات وأوهام ، وهى وحدها التى لا تحلق فى خيالات العلبة ، وهى وحدها التى لا تمجد الاوضاع الراهنة ، سياسية كانت أو اجتماعية ، وباختصار هى وحدها التى تساير التقدم والتطور وتدفع بالفكر الحتماعية ، وباختصار هى وحدها التى تساير التقدم والتطور وتدفع بالفكر الى الامام ، أما اذا كنت مثاليا | Idealisi فانت رجعى متأخر عدو للتقدم

والحرية ، أو محافظ وهو أضعف الايمان! والقضية التي يقوم عليها مقالنا هذا تزعم ، على العكس ، أن المذاهب المادية ، أو التجريبية أو الوضعية هي التي يمكن أن توصف من الناحية الميتافيزيقية البحتة بأنها تعوق التقدم والتطور في حين أن المثالية الهيجلية بالذات تقوم على فكرة ثورية تساما وبالتالى فهي تدفع بالفكر خطوات سريعة الى الامام .

علينا أن نبدأ أولا بتحديد المقصود من « المثالية الهيجلية » • نعن نعرف أن المذهب المثالى الطوعان المستق لغويا من كلمة Ideal أى فكرة (لا من كلمة Ideal بمعنى مثل أعلى كما يظن البعض ) • ومعنى ذلك أنه مذهب يرتكز حتى من اشتقاقه اللغوى ذاته على الفكر ، أو هو المذهب الذي يجعل الفكر – أو العقل أو الروح ، وهي كلها كلمات متقاربة المعنى بـ أساسا له • ولم يخرج هيجل عن هـذا التعريف التقليدي للمذهب المثالى ، فالفكر عنده هو الاساس لكل شيء : الفكر هو المبتدأ وكل ما في الكون حديث عنه وخبر ! لكن هيجل يضيف الى ذلك فكرة جديدة بالغة العمق وهي نفسها بداية الخيط في ثورية المثالية الهيجلية ـ وهذه الفكرة هي كما يلى :

اذا كان الفكر هو الاساس فمعنى ذلك أنه الحقيقة النهائية لكل شيء ومعناه أيضًا أن كل حقيقة لا بد أن تكون فكرا ، فما ليس فكرا ليس حقيقة أو بمعنى أكثر دقة ليس حقيقة نهائية • ومن ناحية أخرى فان الفكر لا متناه اذ لا يمكن أن يحده سوى الفكر ، أعنى أنه لا يُحتَّد الا بذاته ، فهو المحدود بذاته ، وكل ما هو محدود بذاته فهو غير متناه ، وهذا هو اللامتناهي الحقيقي « لان اللامتناهي الحقيقي هو الذي يحدد نفسه بنفسه » (١٠) · واذا كان الفكر أو اللامتناهي هو الحقيقة النهائية فان ما يضاد الفكر كالمادة مثلا ليس هو الحقيقة ، والمادة متناهية ، واذن فكل ما هو متناه غير حقيقي ؛ وعلى ذلك فالاشياء الموجودة أمامنا والتي يزخر بها العالم الخارجي ليست هي الحقيقة ووجودها لا يمثل الوجود الحقيقي ، أو الحقيقة النهائية • ومن هنا فان الوقائع المعطاة التي تبدو للذهن العادي لاول وهلة ذات مظهر ايجابي ، أو ذات وجود حقيقي مستقل ليست على نحو ما تبدو عليه ، اعنى أنها لا هي حقيقة ولا مستقلة . يقول هيجل شارحا هذه الفكرة في عبارة موجزة : « أساس المذهب المشالي هو القضية القائلة بأن المتناهي ذو طبيعة مثالية ؛ فالمذهب المثالي في الفلسفة لا يعتمد على شيء آخر سوى اعتماده على القول بأن المتناهي ليس له وجود حقيقي ٠ وكل فلسفة هي بالضرورة فلسفة مثالية ؛ أو أنها . على الاقل تتخذ من المثالية مبدأ لها ٠٠ ، (١١) • ومعنى ذلك أن المذهب المثالي هو ذلك المذهب الذي يعتمد في رأى هيجل على فكرة اساسية تقول أن الاشياء الموجودة في العالم الخارجي موجودات متناهية ، ولما كنا قد ذكرنا أن الحقيقة لا متناهية ، فاننا نصل الى نتيجة هي أن هذه الموجودات ليس لها وجود حقيقي وكل فلسفة في نظر هيجل ، ترتكز على هذه الفكرة وهي بالتالى فلسفة مثالية ، ويستطرد هيجل في شرح هذه الفكرة فيقول : « ان الدين نفسه يشارك الفلسفة ، بالضرورة في رفضها القول بأن للمتناهي وجودا حقيقيا ، أو أنه شيء نهائي أو مطلق ٠٠٠ (١٢) ، ومعنى ذلك أن الدين يدعم المثالية ويساندها في هذه الفكرة الاساسية ، فالعالم في نظر الدين ليس هو الوجود الحقيقي لانه وجود متناه كما أنه ليس شيئا نهائيا أو مطلقا لان العالم مجرد ظاهر أو مظهر خارجي ، أما الحقيقة النهائية فهي الله ، الذي هو فكر خالص أو عقل محض على حد تعبير الفلاسفة المسلمين ، ولهذا فانه هو وحده : الوجود المطلق ،

في هذه الفكرة التي تبسدو واضحة وبسيطة في ظاهرها تكمن ثورية المثالية الهيجلية وقوتها الدافعة كما يكمن السبب في محاربة المذاهب المختلفة لها • فاذا كان المقياس لـكل حقيقة هو الفكر أو العقل فان معنى ذلك أن كل ما لا يتفق مع الفكر لا بد من تجاوزه لانه تزييف للحقيقة ، أو هو على أحسن الاحوال ، يمثل نصف الحقيقة أو هو بالتعبير الهيجلي المشهور أحادي الجانب أو وحيد الجانب • ومن ثم فاذا أردنا الوصول الى الحقيقة كلها وجب علينا أن نتجاوز هذه الوقائم المعطاة « أو أنصاف الحقائق هذه ، لنصعد الى مرحلة أعلى . وهذه المرحلة ستكون بغير شك أكثر صدقًا من المرحلة التي سبقتها لكنها ما دامت قد تحققت في الواقع الفعلي الخارجي فقد أصبحت متناهية ومن هنا تحتم علينا أن نتجاوزها لكي ننتقل الى مرحلة أعلى • وقد نتساءل : لكن متى نصل الى النهاية ٠٠؟ أو ما هي المرحلة التي نطمئن اذا ما وصلنا اليها الى أننا قد وصلنا الى الحق الصراح وانتهينا الى الحقيقة الكاملة ٠٠ ؟ والجواب هو كما يلى : لقد سبق أن ذكرنا أن الحقيقة الكاملة لا متناهية وأن الفكر ، أو العقل أو الروح ، هو اللامتناهي الحقيقي ، ومعنى ذلك أننا حين نسعى الي الحقيقة الكاملة فاننا نريد الوصول الى الفكر أو الروح ، وحين نصل الى الروح ناتنا نصل الى النهاية : الى خاتمة المطاف • ولما كانت الروح هي التي تقوم بهذا السعى ، ولما كانت هي نفسها لامتناهية ، فان ذلك يعني أن الروح تسعى الى الوصول الى ذاتها ، أي الى التعرف على نفسها ، أو هي بلغة هيجل تسعى للوصول الى مرحلة الوعى الذاتي : أن تكون هي الذات الساعية وهي الموضوع الذي تسعى اليه في آن معا ٠

ولما كانت الروح تسعى الى الوصول الى ذاتها فانها لا تقنع قط بكل ما هو متناه بالغا ما بلغ تطوره أو رقيسه وتقدمه • ان كل مرحلة متناهية ، شانها شأن كل متناه بصفة عامة ، انما تحمل بذور فنائها فى جوفها أعنى أنها لا بد من أن تتجاوز ، لا بد من تحطيمها عن طريق جعلها قنطرة ومعبرا الى مرحلة أعلى ، يقول هيجل متحدثا عن خصائص المتناهى ( التي هى فى الوقت

نفسه خصائص المادة والعالم الخارجي بأسره ) : « ان المتناهي يلغي نفسه ، ولا يأتى ذلك من الخارج فحسب ، بل ان طبيعته نفسها هي التي تتسبب في الغائه فهو بنشاطه الخاص ينقلب الى ضده ، (١٣) • صحيح أن المتناهى الذي يوجد أمامي في العالم الخارجي يبدو للرجل العادي مستقلا قائما بذاته ، هذه المنضدة ، موجودة في العالم قائمية مستقلة عن كل شيء آخر ، وتلك هي صفات اللامتناهي ، فكأن الأشياء المادية في العالم الخارجي ترتدي ثوب اللامتناهي أمام الرجل العادي أو رجل الشارع ، لكن ذلك لا يصمد أمام النظرة الفلسفية المدققة الفاحصة : فهذه المنضدة لا يكون لها معنى ولا تفهم جيدا الا من حيث علاقتها بالشجرة التي خرجت منها من ناحية ، وبالنجار الذي صنعها من ناحية ثانية ، وبي أنا نفسى الذي أستخدمها لكي أكتب عليها او اتناول طعامي من ناحية ثالثــة ؛ فهي ليست اذن مستقلة عن غيرها من موجودات العالم ، وهي ليست حقيقة نهائية مطلقة : « وكل فلسفة تعزو الى الوجود المتعين المتناهي بما هو كذلك ، وجودا حقيقيا مطلقا ونهائيا ، لاتستحق اسم الفلسفة ٠٠ ، (١٤) ، واذا كانت الفلسفات المادية أو التجريبية تعطى للوقائع الخارجية المتناهية قيمة نهائيــة وسلطانا مطلقا وتعتبرها الحقيقة الكاملة ، والمرجم الاخير ، كما يشاع في كثير من الاحيان ، فأنها لا تكون في نظر هيجل فلسفة أصيلة بل لا تستحق حتى اسم الفلسفة على الاطلاق •

مكذا نتبين أن المثالية الهيجلية تسير في خط مضاد تماما لسير الفلسفة التجريبية الحديثة : « ذلك لان لوك ، وهيوم ، وغيرهما من التجريبيين قد حصروا الناس في حدود ما هو « معطى » ، أعنى في حدود النظام القائم للاشياء والحوادث ، وأصبح من العسير تجاوز هذا النظام ٠٠ ، (١٥) وعلى هذا النحو أصبحت الفلسفة التجريبية عبدا لمعطيات الواقم الموجودة في العالم الخارجي فهي المرجع الاخير ، وهي الحقيقة النهائية التي لا يمكن لنا تجاوزها ولنأخذ مثلا فلسفة هيوم التجريبية لنجد أن المبدأ الاساسي في هذه الفلسفة هو اضفاء السلطة المطلقة على الواقع الذي تأتينا منه جميع الانطباعات الحسية التي تكون في النهاية معارفنا ، فجميع افكارنا ( سواء أكانت انطباعات أم أفكارا ) بالغا ما بلغت من التعقيد والتركيب ، أو من السمو والرفعة ، فهي لا بد أن تنحل في النهاية ، في نظر هيوم ، الى مجموعة من الانطباعات الحسية التي استقيناها عن طريق الحواس الخمس من العالم الخارجي ، والا لكانت كاذبة اختلقها الوهم اختسلاقا ٠ رمعنى ذلك أن الطريقة الوحيدة للتحقق من صحة فكرة أو معلومة هي عند هيوم الرجوع الى المعطيات المباشرة أمامنا في تجعل معيار الصدق مطابقة أفكارنا للواقع الخارجي فكيف يمكن لنا أن نغير هذا الواقع لكي ندفع به الى الامام ٠٠ ؟ اذا كان هذا الواقع هو الاساس وهو المرجع النهائي فكيف نغيره ٠٠ ؟ ألا يعني الرجوع المستمر الى الواقع الخارجي

تجميد هذا الواقع ليكون معيارا دائما وثابتا للحقيقة ٠٠٠ هكذا كانت الاشياه في العالم الخارجي ، وعلى هذا النحو ينبغي أن تظل قائمة ، وكل ما يتفق معها فهو صواب ، وكل ما يخالفها فهو باطل : فباسم أي تقدم يمكن أن يقال أن هذا اللون من الفلسفة تقدمي أو ثوري ٠٠٠ ؟! كيف تلتقي الثورية والتقدمية مع التقييد والاعاقة والتجمد على صعيد واحد ؟! ألا يشبه قولنا : أن المواطن الصالح هو أيضا الصالح هو ذلك الذي يطيع نظام الدولة القائم ، والمواطن الصالح هو أيضا ذلك الذي يثور لتغييره وتعديله الى نظام أفضل ؟! كيف يطيع ويثور في آن معا ؟! الحق أنه اذا كانت هسنه الفلسفة التجريبية تريد منا اطاعة الواقع والرجوع المستمر اليه فان علينا أن نعترف صراحة بأنها ضد التقدم لان التقدم يعنى التغيير في حين أن الفلسفة التجريبية ، أو المادية عموما ، تطالبنا بالابقاء على الاوضاع الراهنة ٠

ومن حق الفلسفة المثالية الهيجلية في هذه الحالة أن ترى أن مثل هذا المذهب لا يعنى سوى استسلام العقل ، لانه ما لم يكن لدى العقل تصورات ضرورية وشاملة ، تصورات لا يستمد صحتها من التجربة ، بل من طبيعة العقل نفسه فانه سوف يظل أسيرا للواقع المعطى أمامه (١٧) .

ومن هنا فان هيجل يعلمنا أن الوقائع ليس لها في ذاتها سلطة ، وكل ما هو معطى ينبغى أن يبرر أمام العقل • « والمعيار الاول للعقل هو فقدان الثقة في سلطة الامر الواقع ٠٠ ، وهكذا تبدو ثورية المثالية الهيجلية بقدر ما يبدو الجانب المحافظ في الفلسفات الوضعية والتجريبية والمادية ، وهي الفلسفات التي ترتكز على يقين الواقع (١٨) ٠

لن تجسد فى الهيجلية ، اذن ، عبادة للواقع ، ولا تقديسا للمعطيات المخارجية لان الروح تعمل باستمرار على تحطيم هسذا الواقع وتدمير تلك المعطيات وعن طريق هذا التدمير يتم سلب الصور الجزئية القائمة لتحل محلها صور جديدة ، وبدوام هذه العملية واستمرارها تحصل الروح على الماهيسة الحقيقية ٠ يقول هيجل فى هذا المعنى : « بينما تعمل الروح من ناحية على الفاء الواقع وتحطيم دوام ما تكونه ، فانها تظفر فى الوقت ذاته بالماهية ، وبالفكر ، وبالعنصر الكلى لذلك الذى كانت عليه ٠٠ ، (١٩) ٠ ومعنى ذلك أن الروح فى مسارها تدمر باستمرار الصور الجزئية المتناهية القائمة فى العالم الخارجي سواه أكانت صورا طبيعية أم روحية من صنعها ، فهذه القطعة من الحجر لانها متناهية فلا تبقى على حالها وليست مستقلة عن غيرها ، أعنى أنها ليست وجودا من أجل ذاتها ( فغايتها ليست كامنة بداخلها بحيث تظل هكذا ليست وجودا من أجل ذاتها ( فغايتها ليست كامنة بداخلها بحيث منها تمثالا مستخدمها فيصنعها في جدار ليقيم منها منزلا أو جسرا ، أو يصنع منها تمثالا يستخدمها فيصنعها في جدار ليقيم منها منزلا أو جسرا ، أو يصنع منها تمثالا ميستخدمها فيصنعها في جدار ليقيم منها منزلا أو جسرا ، أو يصنع منها تمثالا ميستخدمها فيصنعها في جدار ليقيم منها منزلا أو جسرا ، أو يصنع منها تمثالا ميستخدمها فيصنعها في جدار ليقيم منها منزلا أو جسرا ، أو يصنع منها تمثالا ميستخدمها فيصنعها في جدار ليقيم منها منزلا أو جسرا ، أو يصنع منها تمثالا مي دو هكذا تلغي صورتها المباشرة ، وعن طريق هسذا الالغاء تجاوز

صورتها القديمة وننتقل الى مرحلة أعلى وهكذا يتم التطور ، ويسير النمو ، ويتحقق التقدم • وما يقال عن أشياء الطبيعة يقال على نحو أكثر دقة عن موضوعات الروح : المجتمع والاخلاق ، والعـادات والتقاليــد والثقافة والعلم ونظام الدول وقوانينها ٠٠ الخ ذلك كله لا بد أن يلغى صورة المباشرة لتحل محلها صور جدیدة ٠ وهو موضوع سوف نعرض له في مكان آخر ٠ لكن هب أن الموجودات الطبيعية ظلت على حالها دون أن تستخدمها الروح · فماذا تكون النتيجة ٠٠ ؟ في هذه الحالة لا يكون هناك تقدم ولا تطور حتى ولو تغيرت هذه القطعة من الحجر بفعل العوامل الطبيعية فذابت في ماء المطر أو تفتتت بفعل حرارة الشمس • ذلك لان هذه التغيرات كلها ليست سوى تغير من صورة طبيعية الى صورة طبيعية أخرى دون أن يكون هناك تقدم حقيقي ، تماما كما هي الحال حين يتغير الماء بفعل الحرارة فيتحول الى بخار بحيث يختفي من الاناء الذي كان يغلى ويتحول الى بخار في العالم الخارجي ، لكنه مع ذلك يظل موجودا كما كان من قبل وان كان في صورة أخرى على الاعشاب والارض ، وفي شكل ندى ٠٠ الخ ٠ فليس ذلك سوى تغير في المكان فحسب ومن هنا فقد قال هيجل في عمق نافذ : « تحولات التاريخ هي تقدم الي شيء أفضل وأكمل • أما التغيرات التي تحدث في الطبيعة مهما يكن تعدادها ، فانها لا تعرض علینا سوی دورة یعاد تکرارها باستمرار ۰ فلس هناك « جدید تحت الشمس ، يحدث في ميدان الطبيعة ، ولهذا فأن التفاعل المتعدد الاشكال بين ظواهرها لا يثير الا الشعور بالضجر ، فالجديد لا يظهر الا في تلك الاحداث التي تحدث في المجال الروحي • وهذه الخاصية التي يتمتع بها عالم الروح تشير في حالة الانسان الى مصير مختلف أتم الاختلاف عن مصير الاشياء التي هي طبيعية فحسب • هذا المصير الانساني المختلف هو القابلية للتغير ، وهو تغير ألى الافضل والاحسن والنزوع الى تحقيق مزيد من الكمال ٠٠ ، (٢٠) . ومن هنا فان الطبيعة لا تاريخ لها في حين أنه يمكن تعريف الروح ، على العكس بأن لها تاريخا يمثله الشوط الذي قطعته منذ فجر التاريخ حتى الآن في سبيل أن تجعل نفسها موضوعية أعنى أن تتحقق في العالم الخارجي على هيئية تنظيمات اجتماعية ومؤسسات وقوانين وتشريعات وضعية وفنون ومذاهب فلسفية يضمها جميعا نظام اجتماعي وسياسي معين ؛ وتزدهر هــذه الحياة الثقافية التى نسميها بالحضارة فترة ثم تنهار لتحل محلها حضارة أخرى تمثل مرحلة أعلى في سير الروح: « ونتيجة هذا المسار أن الروح تجعل نفسها موضوعية وتدمر الصور الجزئية لوجودها وتظفر من ناحية أخرى بفهم شامل للعنصر الكلي الذي يتضمنه هذا الوجود ، (٢١) .

فالروح عند هيجل هي الاساس وهي تصنع ذاتها وتكون نفسها نتيجة لنشاطها الخاص ، بحيث تصبح موضوعية ، ونشاطها الخاص هو تجاوز لدائرة الوجود المباشر البسيط غير المنعكس ، وهو سلب لهذا الوجود وعودة الى ذاتها (۲۲) .

# ٣ - العقسل ٠٠ والحرية

يقول كارل بوبر : « حين بدأ الحزب الرجعي في عام ١٨١٥ يستعيد قوته في بروسيا ، وجد نفسه في حاجة ماسة الى أيديولوجية يستند اليها ، ولقد كان دور هيجل هو أن يلبي هذه الحاجة ، ولقد لباها باحياء أفكار المعارضين الاول للمجتمع المفتسوح وأعنى بهم : هيراقليطس ، وأفلاطون ، وأرسطو ، فكما أن الشورة الفرنسية أعادت اكتشاف الافكار المحادية للعقل الحرية والاخاء والمساواة فقد أعاد هيجل اكتشاف الافكار المعادية للعقل وللحرية ، ٥ (٢٢) ، أي أن فلسفة هيجل السياسية كانت الابديولوجية التي اعتمد عليها التيار الرجعي بعسد عودة الملكية الى بروسيا وانتهاء حكم نابليون ؛ فقد روج هيجل في ذلك الوقت للافكار المعادية للعقل والحرية ، فاننا نود ولما كانت الفلسفة السياسية عند هيجل هي التطبيق العمل للمثالية الهيجلية ولما كانت هذه الفلسفة هي ما يقصده « بوبر ، على وجة التحديد ، فاننا نود وتعادى التقدم ، و أصحيح أن الفلسفة السياسية عند هيجل تناصر الرجعية وتعادى التقدم ، و أحقا أعاد هيجل اكتشاف الافكار المعادية للعقل والحرية ؟

أما أن هيجل كان معاديا للعقل فهو قول ظاهر البطلان ، بل هو قول يدعو الى العجب الشديد من باحث مثل « بوبر » اشتهر بدراساته فى ميدان منهج البحث العلمى فكان الاجدر به أن يتحرى الدقة فيما يقول • ذلك لان فلسفة هيجل كلها تدور حول موضوع واحد هو العقل فى صوره المتنوعة : العقل محضا فى المنطق ، والعقل فى حالة تخارج فى فلسفة الطبيعة ، والعقل حين يعود الى نفسه فى فلسفة الروح • وإذا كان موضوع المنطق هو العقل الخالص فان ذلك يعنى أنه عقل مجرد أى أنه لم يوجد بعد وجودا فعليا فى المعالم ، ثم يبدأ هذا العقل المجرد فى التحول الى ضده الى اللاعقل وهو المادة الصلبة فى الطبيعة • أما فى فلسفة الروح فهو يعود الى نفسه مارا بالطبيعة : المعالمة الميجلية بأسرها وهى تدور حول العقل ولا تعاديه كما يزعم العامة للفلسفة الهيجلية بأسرها وهى تدور حول العقل ولا تعاديه كما يزعم العامة للفلسفة الهيجلية بأسرها وهى تدور حول العقل ولا تعاديه كما يزعم ويوبره » •

لكن بوبر يقصد ، فى الاعم الاغلب ، فلسفة هيجل السياسية ، فهى أكثو جوانب المذهب الهيجلى فى رأيه ايغالا ننى الرجعية ومعاداة للتقدم ونفورا من العقل والحرية ؛ فهل صحيح أن فلسفة الحق التى عرض فيها هيجل آراءه السياسية تناصر الرجعية وتعادى العقل ٠٠٠

الواقع أن الفلسفة السياسية عند هيجل تعتمد اعتمادا رئيسيا على العقل مما يدحض رأى بوبر الذى لم يقرأ لهيجل سدوى تلخيصات مشوهة

مبتورة كانت هي المستولة ، على الارجع ، عن قصدور الغِكِرة التي كونها عن هيجل عموما وفلسفته السياسية على وجه خاص (٢٠) · وفي استطاعتنا أن نلاحظ، في سهولة ويسر، كيف تشتق الحقوق عند هيجل من صميم العقل ذاته ، فالملكية التي يفتتع بها كتابه « فلسفة الحق ، تستمد من طبيعة العقل يقول : و الشخص لا يوجد بوصفه عقلا الا في الملكية ٠٠ ، (٢٦) . ومن هنا فان عناصر الملكية هي ذاتها عناصر عقلية • ويقول هيجل أيضا : « العقل هو الذي يجمل من الضروري أن يدخل الناس في علاقات تعاقدية ٠٠ ، (٢٢) والعقد هو القسم الثاني بعد الملكية • كما أن العقل أيضا هو الذي يصحح الخطأ الذي يقع فيــــه الناس حين يتعاقدون ويختلفون ، حتى اذا ما ارتفع الخطأ الى حد ارتكاب الجريمة قامت العقوبة على أسس عقلية (٢٨) . ومعنى ذلك أن الحقوق الاساسية للفرد ، وعناصر المجتمع وتكوين الدولة ٠٠٠ الخ تعتمد على العقل · يقول هيجل أيضا : « الغاية العقلية للانسان هي أن يحياً في دولة ، واذا لم تكن ثمة دولة فان العقل يحتم ، في الحال تأسيس مشل هذه الدولة ٠٠ ، (٢٩) ٠ أو بعبارة أوضع : « أن الحق ليس مشتقا تجريبيا ولكنه يضرب بجذور عميقة في طبيعة العقل نفسه ٠٠ ، (٣٠) • وهــذا هو السبب الذي جعل هيجل يعارض و سافيني ، ومدرسته التي ذهبت الى أن القوانين التي توجد في أمة من الامم ليست الا جزءا من الوعي القومي لهذه الامة ، أو على حد تعبير سافيني نفسه : « أن القوانين تنشأ في الامة كما تنبت النباتات من الارض ، ، ومن ثم فان التصورات والافكار عما هو حق وعدل تختلف من أمة الى أمة (٣١) • وهذا هو الفرق بين الدراسات التاريخية لاصل القانون وبين الدراسات الفلسفية لهذا الموضوع نفسه ، فالفكر الفلسفي يعمد الى سبر أغوار الصور الخارجية ليكشف عن النبض الداخلي للموضوع ، على حد تعبير هيجل ، مستهدفا ادراك الجوهر الخالد والباطني فيما هو موجود (٣٢) • وتلك هي الطبيعة العقلية للحق أو فكرته الشاملة (٣٣) •

اما قول « بوبر » أن هيجل كان معاديا للحرية فهو أكثر بطلانا من القول السابق • ويكفى أن نستشهد بدراسة حديثة جدا (صدرت عام ١٩٧٢) يقول صاحبها في أول عبارة فيها : « لن تجد فكرة مركزية في فلسفة هيجل أكثر من فكرة الحرية • فهو يشير الى الحرية المتحققة بالفعل على أنها « الفاية المطلقة والهدف النهائي الذي ينشده سير العالم » • وليس كتابه « فلسفة الحق » سوى مناقشة حقيقية وأصهلة للحرية » (٣٤) •

والواقع أن هيجل يقول منذ فاتحة هذا الكتاب: «أساس الحق هو الروح بصفة عامة • ومجاله الخساص ونقطة بدايتسه هي الارادة : والارادة حرة ، والحرية هي جوهر الحق وغايته في آن معا • ونسق الحق هو مملكة الحرية وقد تحققت بالفعل ، وهو عالم الروح ، وقد خرج من ذات نفسه بوصفه

بل ان هيجل ليحرص على أن ينبهنا الى أن الحرية التي يعنيها ليست حرية سبية كحرية ذلك المفكر الرواقي الذي كان ينسحب من المجنمع ولا يكترث بالاغلال التي تكبل يديه وقدميه ويكتفي بأن « روحه حر ، · ذلك لان الجسد ، في رأى هيجل ، هو تجسيد لحريتي ، ولما كنت كاثنا حرا يحيا في هذا البدن : « فأن هذا الموجود الحي ينبغي ألا يساء استخدامه فيعامل معاملة الدواب ٠٠ ، (٣٩) • ومن هنا فان هيجل يهاجم « لوثر ، صراحة لقوله : « ان الروح لن تمس ولن تتأثر لو أسيئت معاملة البدن ، لو أخضه شخص لقوة شخص آخر ۰۰ ، (٤٠) • فيقول ان هسذه العبارة : د ليست سموى حجة سوفسطائية لا معنى لها ٠٠ ، (٤١) ٠ فقه يكون في استطاعتي أن أتقوفع داخل ذاتي ، وأنسحب من وجودي البدني ، وأجعل جسمي شيئا خارجيا عني فأنظر الى المشاعر الجزئية على أنها شيء خارجي ، بل انني يمكن أن أكون حرا ولو كنت مقيدا بالاغلال ، (٤٢) . لكن ذلك لا يصدق الا اذا كانت هـــذه الحالة نتيجة لارادة الانسان الحرة ، وحتى في هــذه الحالة فانها لا تصدق الا بالنسبة اليه وحده ، أما بالنسبة الى أى شخص آخر ، فان المرء لا يكون حرا ، اذا كان جسمه مستعبدا ، ولا يكون حرا الا اذا كان يعيش بالفعل على أنه حر ، فالحرية الباطنية ليست الا مرحلة انتقالية في عملية تحقق الحرية الخارجية (٤٣) ٠ « ومن ثم فان الاذي الموجه الى جسمي هو أذي موجه الى أيضًا ٠٠ ، (٤٤) ، وهكذا يؤكد هيجل موقفه الذي عرضه من قبل في « ظاهريات الروح » ورفض فيه الحرية الرواقية السلبية التي تتلخص في موقف ذلك المفكر الذي يتوهم أن في استطاعته أن يكون حرا في جميع الظروف يستوى في ذلك أن يكون متربعا على العرش أم مكبلا بالسلاسل والقيود (٤٠) والواقع أن الفرد لا يكون حرا في نظر هيجل الا اذا اعترف به الناس حرا ؛ وهذا الاعتراف لا يمنع له الا عندما يكون قد برهن على حريته ٠ وفي وسع المرء أن يقدم هذا البرهان بأن يوضع ما لديه من قدرة على موضوعات ارادته وذلك بأن يمتلكها ، ويكتمل فعل الامتلاك عندما يقره الآخرون أو يعترفون ٠ (٤٦) م

ثلاث أفكار أساسية تبرز أمامنا هنا في ثورية المثالية الهيجلية هي :ــ

أولا: العناية بتحليل العقل في جميع مجالاته والدعوة الى اعتباره المحك الاول لكل تقسدم • فلما كان الانسان موجودا عاقلا فانه يستطيع بعقله أن

يكتشف امكاناته وقدراته الخاصة وأن يتعرف على امكانات عالمه ، ومن ثم فهو ليس واقعا تحت رحمة الوقائع المحيطة به ، بل فى استطاعته أن يعرف أن الواقع الفعلى هو أن العبودية واللامساواة هى السائدة ، ويعترف هيجل صراحة بأن توزيع الملكية السائد انما هو نتاج لظروف عارضة تتنافى تماما مع المقتضيات العقلية ، أن المبدأ الفلسفى الذى يقضى بالمساواة بين الناس مستمد من العقل ، لكن المساواة هنا تعنى ضرورة حصول كل شخص على ملكيته ، أما نوع هذه الملكية ومقدارها فمسألة خاضعة لظروف عارضة (٤٧) ، ومن ثم فمن الواجب تغيير الواقع « غير المعقول الى أن يصبح متمشيا مع العقل » .

ثانيا: الاعتزاز بالحرية التي هي ماهية العقل وجوهره، لكنها ليست حرية سلبية أو حرية باطنية داخلية فحسب بل لا بد من تحققها في العالم الخارجي لان الحرية هنا مقرونة بالارادة ومرتبطة بها، ولهذا فهي تعني: التحرر و واذا ما ارتبطت الحرية بالارادة كان لدينا ادانة دامغة للعبودية استمع الى فيلسوف الحرية يقول بعمق نافذ: « اننا حين نعزو للانسان حرية مطلقة ، فان ذلك يعني في جانب من جوانبه ادانة للعبودية و فلو كان انسان عبد ، فان ارادته هي المسئولة عن عبوديته ، تماما كما أن ارادة شعب ما هي المسئولة عن استعباده و وعلى ذلك فأن خطأ العبودية لا يقع على عاتق المستعبدين والقاهرين ، ولكنه يقع على عاتق العبيد والمقهورين أنفسهم » (٤٨) دعوة صريحة ومفتوحة للحرية والتحرر : خلاصك بيدك ، ومصيرك مرهون باستخدام ارادتك و تحرير نفسك و هل يمكن أن يوصف صاحب هذه الصيحة بأنه نصير العبودية وعدو للحرية والتحرر ؟ ؟!

ثالثا: من الواضح أنه ليس ثمة عبادة للواقع ، بل على العكس هناك دعوة لتغيير هذا الواقع خصوصا إذا كان غير عقلى حتى يتمشى مع العقل وإذا كانت الاشياء في البداية تبدو مستقلة وتبدى مقاومة أمام الانسان تريد أن تثبت استقلالها أمام العقل ، فاننا ينبغى أن نبرهن على أن الانسان يملك ارادة حرة مطلقة يسيطر بها على جميع الاشياء التي لا تكون حقائق أو غايات في ذاتها وانما وسائط لنمو الذات البشرية ، ومن ثم : « فلكل انسان الحق في أن يحطم الشيء ، وأن يحوله إلى شيء خاص به ، ذلك لان الشيء بوصفه تخسارجا ليس له غاية في ذاته ، فهو ليس غير متنساه وانما هو شيء خارجي ١٤٠٠ ، ومن ثم فان الارادة الحرة هي التي يرتكز عليها المذهب المثالي خارجي ١٤٠٠ ، ومن ثم فان الارادة الحرة هي التي يرتكز عليها المذهب المثالي المؤهب الواقعي Realism والم توجد هذه الاشياء الذي يعلن ، على العكس ، أن الاشياء مطلقة ، حتى ولو لم توجد هذه الاشياء الا في صورة المتناهي فحسب ، يقول هيجل : « أن الحيوانات نفسها تجاوز هذه الفلسفة الواقعية حين تنقض على

هذه الاشياء وتلتهمها وهي بذلك تبرهن على أن الاشياء ليس لها وجود مطلق قائم بذاته ، (°°) · والارادة الحسرة باستخدامها وتدميرها للموضوعات المخارجية تثبت أن هذه الموضوعات ليس لها وجود قائم بذاته ، وأنما هي فقط ذات طبيعة مثالية أدها وليست واقعية أو حقيقية ، في حين أن الارادة المحرة لها وجود قائم بذاته كما قال كانط من قبل ، وهي تشكل حقيقة الاشياء ولا توجد الا من أجلها فحسب (°)) ·

### ٤ \_ خاتمــة ٠٠٠

من الطبيعي أن نتساءل في نهاية هنده الدراسة عن أسباب الحملات العنيفة التي شنها المفكرون ضد هيجل وليس في استطاعتنا أن نقول أن هنده الحملات مصدرها و الحسد والحقد » كما ينبهنا هيجل نفسه حين يتحدث عن : و الشخصيات التاريخية التي يقوم على خدمتها خدم نفسانيون » فهي : و تتخل عن عظمتها و توضع على نفس مستوى هؤلاه الخدم و تصبح على صعيد واحد معهم ، بل توضع بالاحرى في مستوى أقل بضع درجات من مستوى أخلاق أولئك العارفين بخفايا العقول العظيمة ٠٠ » (٥٠) و يريد أن يقول أن الباحثين الذين يقومون على دراسة عظماه التاريخ و يحقدون » عليهم في يبدأون في توجيه الانتقادات اليهم و تسفيه أعمالهم بحيث يضعون أنفسهم في النهاية على قدم المساواة معهم بل أحيانا أعلى من هذه الشخصيات و لانه لم يفكر في غزو آسيا » ولا في اشعال الحروب كما فعل الاسكندر مثلا لكنه و رجل يعيش مستمتعا بالحياة ويترك الآخرين يستمتعون بها » (٥٠) و أي أن الباحثين يتلمسون الاخطاء لعظماء التاريخ ويفاخرون أنهم لم يرتكبوا شيئا منها فهم إذن ، في منزلة أعلى !

ومع اعترافنا بأن مناك عوامل ذاتية وشخصية وراء كثير من الطعون

والهجمات التى وجهت الى هيجسل ، وأن بعضها ، على الاقل ، قد مسدر عن « سوه طوية » كما هى الحال فى نقد « شوبنهور » و « فريز » وغيرهما ، فان هناك أيضا ألوانا من النقد وجهت الى هذا الفيلسوف عن « سوء فهم » لنصوصه كما هى الحال فى انتقادات « فيشر » و « رسل » و « جود » وغيرهم • كما أن هناك من جمع بين الاثنين مما كما فعل كارل بوبر فى كتابه الشهير •

ومصدر كبير من مصادر الخلط فى فهم الفلسفة الهيجلية يكمن فى تلك العسارة التى لاكتها الالسن دون أن تدرك ، فى الاعم الاغلب ، مغزاها الحقيقى ، وهى « المعقول متحقق بالفعل ، وما هو متحقق بالفعل معقول ، أو دكل ما هو واقعى عقل ، وكل عقل واقعى ، كما تترجم أحيانا •

ومصدر الخلط يكمن في كلمة الواقعي أو المتحقق بالفعل Wirklich هذه ، فلقد فهمت في كثير من الأحيان على أنها تعنى الواقع الحاضر أو ما هو ماثل أمامنا على نحو مباشر ، وبالتالى فان هيجل يدعونا الى عبادة الواقع ما دام يعبر عن العقل .

ولقد ذكر هيجل هذه العبارة لاول مرة في تصدير كتابه و فلسفة العق ، وهو يناقش وظيفة الفلسفة أو وضعها ، على حد تعبيره ، في دراسة المجتمع البشرى وتنظيماته السياسية لا سيما الدولة يقول : « ٠٠ ما دامت الفلسفة هي ارتياد المعقول والكشف عنه فانها لهذا السبب تدرس العالم الواقعي الفعلى ، أعنى أنها دراسة للحاضر ، فليس مهمتها أن تشيد عالما في الماوراه : عالما مزعوما لا يعلم سوى الله أين يوجد ٠٠ ، (٥٠) .

فيهمة الفلسفة هي و فهم الحاضر به لان الحاضر هو العقل: و فما هو عقلى متحقق بالفعل ، وما يتحقق بالفعل هو العقلى ، وتلك فكرة يؤمن بها الرجل البسيط الساذج كما يؤمن بها الفيلسوف سواء بسواء ، ومنها تبدأ الفلسفة دراستها لعالم الروح ولعالم الطبيعة على حد سواء ٠٠ ، (٥٦) .

ولا يمكن أن نفهم هذه العبارة فهما سليما الا اذا عرفنا معنى كلمة ٠٠ كانتها عند هيجل ٠ فهذه كلمة تعبر عن مقولة فلسفية ولكى نفهمها فان هيجل نفسه يحيلنا الى المنطق : « لقد عالجت في تفصيلات المنطق فكرة «التحقق الفعل • Wirklich Keil» ضمن موضوعات آخرى • ولم أفرق بدقة بينها وبين العرضى فحسب ، وهو أيضا ذا وجود ، لكنى فرقت بينها وبين الوجود الفعل وكل التفريعات الاخرى للوجود ٠٠ » (٥٧) • وتقع مقسولة والتحقق الفعل أو الواقع هذه » في القسم الثاني من منطق هيجل وهو دائرة الماهية وهي تشغل في هنده الدائرة نفس المكانة التي كانت تشغلها مقولة «القدر » في دائرة الوجود أعنى أنها القمة التي تصل اليها مقولات الماهية

فهي اتحاد الوجود والماهية ، ومن ثم فالشيء لا يكون Wirklich • ٠٠ لانه موجود بل لان وجوده يطابق ماهيته ، هاهنا يكون عقليا أو يعبر عن فكرنه الشاملة ٠٠ ||Notion-Begri والفكرة الشاملة هي الطبيعة العقلية للشيء التي تضم وجوده وماهيته في آن معا ، ولهذا يقول عنه هيجل ، ان التحقق الفعلي Wirklichkeit هو اتحاد الماهية والوجود وقد أصبح الآن مباشرا ، أو هو وحدة الداخلي والخارجي ٠٠ » (٥٨) · ومعنى ذلك أن المتحقق بالفعل أو الواقعي يعثى ما يحقق طبيعته تماما أو ما يتفق وجوده مع فكرته الشاملة • ولهذا فان د الجسم المريض ، و د الدولة الفاســدة ، رغم أنها موجودات في العالم الخارجي لكنها ليست متحققة بالفعل أو واقعية بالمعنى الهيجلي للكلمة لانها لا تتفق مع الفكرة الفعلية للجسم أو الدولة ويقول هيجل: « أن اليد المبتورة لا تزال تشبه اليد ، ولا تزال توجد لكنها ليست متحققة بالفعل ، فالتحقق الفعلي الاصيل هو الضرورة ، وما يتحقق بالفعل هو الضروري من الناحية الداخلية ٠٠ ، (٥٩) ٠ فليس كل ما هو موجود أيا كان نوعه متحققا بالفعل بالمعنى الهيجلي : « فأقبح رجل في العالم ، والمجرم ، والمعتل والمقعد ، كلهم رجال أحياء ، (٦٠) · لكنهم لا ينطبق عليهم المصطلح الهيجلي wirklich لان فكرتهم العقلية لا تتفق مع واقعهم • والدولة البروسية عند هيجل رغم أنها أكثر معقولية من الدولة القديمة التي قامت على الرق فانها لا تزال قاصرة من بعض الوجوه عن الوصول الى « فكرة الدولة ، (٦١) • فليس ثمة تمجيد للدولة البروسية أو تدعيم ميتافيزيقي لنظام الحكم القائم كما يزعم و بوبر ، لان الدولة لا تصبح حقيقة واقعية الا عند ما تكون مطابقة للامكانات المعطاة للناس ، وأى شكل أولى للدولة لا يكون قد أصبح معقولا بعد ، ومن ثم فهو لم يصبح واقعيا بعد (٦٢) • وهكذا يصبح للعقل عند هيجل طابع نقدى خلافي مميز : فهو مضاد لكل استعداد لقبول الاوضاع القائمة • وهو ينكر سيطرة كل شكل سائد من أشكال الحياة عن طريق اثبات الاضداد التي تفضى به الى اشکال آخری (۱۳) ۰

وهناك ملاحظتان هامتان ساقهما « افينيرى » ٠٠ Δvineri في كتابه عن فلسفة هيجل السياسية هما :ــ

ا ـ أننا ينبغى أن نلاحظ أن الكلمة الالمانية التى يستخدمها هيجل Wirklich مستقة من الفعل أو العمل (Wirken-act) ومعنى ذلك أن التحقق الفعل الذى يتحدث عنه هيجل ليس مجرد شيء سلبى أو طبيعة معطاة ، فما هو واقعى أو متحقق بالفعل هو دائما نتيجة لعمل ما أو لفعل فليس هناك عبادة أو تراخ بل عمل ونشاط ليتحقق العقل .

٢ ـ ان هيجل لم يبدأ عبارته (على نحو ما اقتبسها انجلز خطأ وأساء

تفسيرها ، بقوله ما هو واقعى فهو عقلى بل على العكس بدأ بقوله ما هو عقلى فهو واقعى أو متحقق بالفعل أعنى أنه لا يسلم مقدما بعقلانية الواقع ، بل بالاحرى يفترض واقعية العقلى وتحققه الفعلى ، أعنى أن ما هو عقلى يحمل فى جوفه القوة التى تجعله يتحقق بالفعل أو يتحول من القوة الى الفعل · فالعقل ليس مجردا ولا هو ملكة بشرية انه قوة فالنوس Nous الذى كان يتحدث عنه اليونان يتحقق فى العالم · وبعد أن تأكد هيجل من أن ما هو عقلى سوف ينتصر تماما ويحقق نفسه كه، فى هذه اللحظة فقط ، أضاف الجزء الثانى من العبارة وهو : ما هو واقعى عقلى ، كنتيجة مترتبة على الجزء الاول ، (٦٤) ·

امام عبد الفتاح امام

### مراجع البحث

 H. D. Aiken: The Age of Idelogy P. 76 (Mentor Book New York. 1955).

7 - فعسل نفس الشيء « وليم جيبس W. James » في الولايات المتحدة رغم اعترافه بأنهم « أبناء عاقون لهيجل » ! - فقاد حملة مماثلة ضد النفوذ الهيجلي في أمريكا الذي مثله « جوزيا رويس . . J. Royce » وغيره من الفلاسفة المثاليين - قارن : الترجمة العربية لمقال مور السالف الذكر بعنوان « دحض المثالية » بقلم الدكتور أحمد فؤاد كامل وهو العدد الثامن من سلسلة النصوص التي تصدرها دار نشر الثقافة - القاهرة ١٩٧٦ - وانظر أيضا : W. Kaufmann : Hegel : Rinterprectation, Texts, and Commentary. P. 288 Boubloday a Comp. N. Y. 1965.

۳ – الاستاذ محمد مفید الشوباشی: « الفلسفة السیاسیة » ص۱۲۷ دار الکشاف ببیروت عام ۱۹۵۰ و راجم کتابنا « المنهج الجدلی عند هیجل » ص ۳۲۰ وما بعدها ـ دار المعارف بمصر عام ۱۹٦۸

4 - O. Yakhot: "Dialectical Materialiam" P. 128

٥ \_ سوف نناقش هـنه الآراء بشيء من التفصيل في الكتاب الذي نعده عن الفلسفة السياسية عند هيجل ولكن يكفي آن نقول الآن أن صورة هيجل السياسية ظلت في المؤلفات الانجليزية ، بصغة خاصه ، بالغة السوء الى أن ظهرت الدراسات الحديثة التي تنصف هيجل في سبعينات هذا القرن وعي استطاعتنا أن نسوق مثلا كتاب « بوبر » : « المجتمع المعتوح » الدي نتبه وسو في دهنه مهاجمة الفلسفة السياسيه عند هيجل بالذات ، وربما كان بوبر مستولا الى حد كبير عن ترويج كثير من الافكار الخاطئة عن هيجل وقارن آيضا كتاب مؤرخ كبير هو : « هربرت فيشر » تاريخ آوربا في العصر الحديث ترجمة الاستاذ نجيب هاشم ص ٢٠٢ \_ ٢٠٣ - ١٠ الخ ٠

ولقد عبر عن هذه الآراء الخاطئة نفسها « برتراند رسل » في كتابه « مقالات لا تروق ، 22 . Unpopular Essays P. 22 . وأيضا الفصل الذي عقده رسل عن هيجل في كتابه « تاريخ الفلسفة الغربية » من ص ۷۵۷ حتى ص ۷۵۷ حتى الفلسفة والدياسة « مرشد لي C. E. M. Joad : Gaide to Philoso. and Politics P. 594 وكثيرون غيرهم

6 — B. Bosanquet: The Philosophical Theory of the State P. 229 - 230 London - Macmillan 1958.

وراجع أيضا مقالنا: « فلسفة الحق لهيجل » مجلة تراث الانسانية ــ العدد الثالث من المجلد الرابع ·

- 7 K. Popper: The Open Society & its Enemies "Vol. P. 25.
- 8 B. Bosanquet : op. cit. P. 229
- ٩ ــ راجع كتابنا : « المنهج الجدلى عن هيجل » ــ دار المعارف بمصر عام ١٩٦٨ لا سيما الفصل الثاني من الباب الرابع من ص ٣٦٧ الى ص ٤٠٤ .
   ١٠ ــ قارن مقولة اللامتناهي الحقيقي واللامتناهي الفاسد في كتابنا :
  - « المنهج الجدلي عند هيجل » ص ۱۷۹ حتى ص ۱۸۲ ·
- 11 Hegel: Science of Logic "Eng. Trans. by W. H. Johnston & Struthers Vol. 1 P. 168 George Allen London 1951. and Encyclop of Philosophical Sciences, Eng. Trans. By Wallace P. 178.
- 12 Ibid .
- 13 Hegel: "Encyclop. of Philosophcal Sciences," Eng Trans. by W. Wallace Vol. 1 (81) z.
- 14 Hegel: Science of Logic Vol. P. 168.
- ۱۵ \_ هربرت ماركيوز: « العقل والثورة » ترجمة الدكتور فؤاد زكريا ص ٤٣ \_ الهيئة العامة للتأليف والنشر عام ١٩٧٠ ·
- ۱۹ ـ قارن الدكتور زكى نجيب محمود « ديفيد هيوم » ص ۳۶ ـ ۳۰ دار المعارف بمصر عام ۱۹۵۸ ـ وقارن أيضا النص رقم واحد في نهاية هـذا الكتاب ص ۱۷۱ وما بعدها ٠
- ۱۱۷ ــ قارن هـ ماركيوز « العقل والثورة ، ص ٤٤ وأيضا ص ١١٧ وكذلك ص ١٢٥ ٠
- ۱۸ ـ امام عبد الفتاح امام : « ثورة السلب » مقال بمجلة الفكر المعاصر العدد ٦٨ أكتوبر ١٩٧٠ ـ وقارن أيضا مقدمتنا للترجمة العربيــة لكتاب هيجل « محاضرات في فلسفة التاريخ » دار نشر الثقافة القاهرة ١٩٧٢
- ١٩ ـ معاضرات في فلسفة التاريخ لهيجل ـ الجزء الاول ص ١٧٦٠
  - ۲۰ ــ المرجع نفسه ، ص ۱۳۸ ٠
  - ۲۱ ـ نفس المرجع ، ص ۱۷۷ ·
    - ۲۲ ـ المرجع نفسه ٠
- 23 K. Popper. The Open Society, "Vol. P. 28
- ۲۶ \_ قارن ذلك بالتفصيل في كتابنا : « المنهج الجدلي عند هيجل » ص ۲۱ وما بعدها ٠
- 25 W. Kaufmann: The Hegel Myth and Its Method in "Hegel A Collection of Critical Essays" P. 21 (Anchor Book 1972)

- 26 Hegel: Philosophy of Right "Eng. Trans. by T. M. Knox P. 236 (Oxford 1942).
- 27 Ibid, P. 242
- 28 Ibid. P. 66 74
- 29 Ibid. P. 242.
- 30 Ibid.
- 31 Ibid, P. 307
- 32 Ibid, P. 10 11
- 33 Ibid, P. 14
- 34 R. Schachet: "Hegel on Freedom" in Hegel A Collection of Critical Essays" P. 290.
- 35 Hegel: Philosophy of Right P. 20
  - ٣٦ \_ محاضرات في فلسفة التاريخ ص ٨٦ ٠
    - ٣٧ ـ نفس المرجع ص ٨٤٠
    - ٣٨ ـ المرجع نفسه ، في نفس الصفحة ٠
- 39 Hegel: Philos. of Right P. 43
- 40 Ibid P. 43 44.
- 41 Ibid.
- 42 Ibid.
- ٤٣ ــ هـ ماركيوز د العقل والثورة ، ص ٢٠١ ٠
- 44 Hegel. Philos. of Right P. 41
  - 20 ـ دكتور زكريا ابراهيم : « هيجل أو المثالية المطلقة ، ص ٢٢٨
    - ٤٦ ـ قارن ماركيوز في كتابه السالف ص ١٩٤ ـ ١٩٥
- 47 Ibid. P. 44
- 48 Ibid: P. 239
- 49 Ibid: P. 236
- 50 Ibid.
- 51 T. M. Knox (Notes 18) P. 322
- ٥٢ ــ محاضرات في فلسفة التاريخ ص ١٠٥ من الترجمة العربية ٠

- ٥٣ ـ نفس المرجع ص ١٠٤٠
- ٥٤ ـ ول ديورانت : « قصــة الفلسفة ، ترجمـة الدكتور فتع الله
  - المشعشع ص ٣٩٣ ـ مكتبة المعارف ببيروت ـ الطبعة الثانية عام ١٩٧٢ .
- 55 Hegel: The Philosophy of Right P. 10
- 56 Ibid.
- 57 Hegel: Ency. (6) Wallace P. 11
- 58 Ibid: (142) Wallace, P. 257.
- 59 Hegel: Philos. of Right P. 283.
- 60 Ibid: P. 279.
- 61 W. Kaufmann: op. cit. P. 37.
  - ٦٢ ــ هربرت ماركيوز ، العقل والثورة ، ص ٣٥٠
    - ٦٣ ـ نفس المرجع في نفس الصفحة •
- 64 S. Avineri: Hegel's theory of the Modern State P. 126 187 Combridge Univer. Press 1972.
- 65 Qouted by H. Haldar: "Neo Hegelianism" P. 143.

|  |  | - |  |
|--|--|---|--|
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |

# القسسم التسانى

الدراسسات الاجتماعيسة

اولا: في النظريات الاجتماعية





د . فت پس السنوری کا میته الاداب - جامعة بغازی



#### : aa\_\_\_\_\_a

قبل البدء ببحث الحضارة والتغير يجدر التعريف بأهم سمات عسلم الانسان Anthropology الذي يعنى بهذا الموضوع قبل العلوم الاخرى والملاحظ من استعراض الاتجاهات الاساسية الجارية في هذا الاختصاص أنه يتميز عن بقية الحقول الاكاديمية بصفتين:

ا \_ أولاهما: تركيزه على دراسة الكائن البشرى من الناحيتين الحيوية Biological والاجتماعية (١) باعتبار الناحية الاولى قد سبقت الناحيسة الثانية وكانت شرطا تمهيديا لها • فالتركيب البايولوجي للانسان وما يوفره له من استعدادات جسمية وعصبية وذهنية يمثل أساسا لا يستغنى عنه لمعرفة الحقيقة الكلية للانسان ، خصوصا وأن البحث الانتروبولوجي المعاصر بجانبيه الحضاري والطبيعي قد كشف بوضوح عن ترابط هذين الجانبين في التحليل النهائي • وبديهي أن انفراد الانسان في امتلاك الحضارة Culture دون الكائنات الحية الاخرى يعزز القول بوجود علاقة بين التركيب الفريد لهذا الكائن وبلوغه مستوى النظام الحضاري المعقد • ومعروف أن العسلوم الاجتماعية الاخرى تهمل الوجه الحيوي للانسان متذرعة بانعدام الصلة بينه وبين الحقيقة الاجتماعية الاجتماعية Social Reality

٢ ـ أما ثانى صفات علم الانسان فهى اتخاذه الحضارة(٢) منطلقــا رئيسيا لفهم النظم الاجتماعية وعمليات السلوك البشرى فى حالتى الاستقرار النسبى والتحول الحركى ولم تكن العلوم الاجتماعية الاخرى لتعنى بهذا المفهوم ، حتى تحقق لعلم الانسان خلال القرن الماضى تطويره بفضل البحوث الميدانية التى أجريت فى أصقاع العـالم المختلفة ، ونتيجة لتزايد الاهتمام بدراسة الحضارة ظهر تيار قوى فى الجامعات الامريكية والاوربية دفعالباحثين الى اعادة النظر فى كثير من الاراء والتعميمات السابقة عن المجتمعات غــير الاوربية لتنافرها مع واقع هذه المجتمعات الذى شوهته بعض تلك التعميمات و

#### تحديد مصطلح حضارة:

على الرغم من الاهمية الكبيرة لدقة اللغة العلمية فان هنساك تارجحا ملحوظا في استعمال الباحثين لكثير من المصطلحات الاساسية في البحوث الاجتماعية ويظهر هذا التارجح وعدم الثبات في استعمال الكتاب العسرب لمصطلحي (حضارة) و (ثقافة) في ترجمتهم لكلمة « Culture » الانجليزية وأي استعراض موضوعي لاستعمالات هذه الكلمة الاجنبية في بحسوث المختصين في علم الانسان والاجتماع يؤدي الى الاقتناع بأن كلمة حضارة هي الصق بالمعنى العلمي للمصطلح الاجنبي المذكور و

أما الاسباب التى تبرر تفضيل كلمة حضارة على كلمة ثقافة فى وصف معنى Culture (كأسلوب حياة المجتمع فى جوانبه المادية والمعنوية)(٣) فهى كما ياتى:

وبهذا يصبح استعمال المصطلح حياديا منفتحا على كافة المجتمعات ما دامت هذه تملك تراثا حضاريا مر في فترات ازدهار وفترات خمسول وليس هناك من مجتمع بشرى خلا تاريخه من هذا التذبذب الحضارى بين الصعود والهبوط \_ التاريخ العربى \_ الصينى \_ الهندى \_ الاسسبانى \_ الانجليزى \_ الفرنسى \_ التركى \_ الفارسى \_ هى أمثلة ساطعة على ذلك •

٢ ــ الحضارة لا تكتفى بمعناها الواسع فى وصف حياة المجتمع فى ثبوتها فقط بل وتغطى حياة المجتمع فى حركتها وتغيرها تاريخيا وهى لهذا أكثر مرونة وأشمل من الثقافة التى لا تصلح لاستيعاب وصف التغير الزمنى لهذه الحياة بكل أبعادها وجوانبها والنقص فى كلمة ثقافة يظهر حتى فى عجز استعمال من يفضله من الباحثين فى البحوث التعاقبية Diechronid Studies أى دراسات التغير الاجتماعى والاقتصادى والسياسى على الرغم من أن هذا الصنف من الدراسات يرتبط بنفس المعنى للمصطلح الاجنبى المذكور و

٣ ـ الحضارة للمجتمع هي كالشخصية للفرد • وكما أن لكل فسرد شخصية ولا يجوز القول أن لبعض الناس شخصية ، كذلك لكل مجتمع حضارة وليس من الواقع أن تنفى الحضارة عن بعض المجتمعات بأن يقال المجتمعات غير المتحضرة ، وتحصر في بعضها الاخر الذي ينعت بالتحضر •

٤ ـ اذا كانت كلمة حضارة تخلو من الخصوصية الفردية والفنويــة

والطبقية وهى لهذا أرحب علميا وأشمل وصفيا فان كلمة ثقافة بحكم تراثنا اللغوى المتداول قد أصبحت من خصائص طبقة صغيرة من الناس يتمتعون بمستويات فكرية ومعرفية عالية نسبيا بالقياس للكثرة الكاثرة من الاميين وشبه المتعلمين الذين يشكلون الغالبية الكبرى من سكان مجتمعنا ولهندا فنعت ( مثقف ) لا يصلح لوصف مجتمع بكامله بل لمقطع من المجتمع .

٥ \_ ان المعنى الخلدوني الضيق الذي حصر الحضارة في حياة سكان المناطق الزراعية المستقرة بوصفها تختلف عن حياة سكان البداوة فهـــو لا يمكن أن يبقى ملائما في عصرنا الحاضر بل يحتاج الى توسيع • هذا مسع العلم أن هناك الكثير من المجتمعات التي تمارس الزراعة وتقطن وحدات سكنية ثابتةً وتعقد صفقات تجارية باستمرار ( كمجتمعات الهنود الحمر في سواحل كندا الغربية وكثير من جماعات جزر ميلانيزيا وبولينيزيا وعايكرونيزيا في جنوب غربي المحيط الهادي ) لا تزال تفتقر الى التعليم المدرسي والتقنيـــــة الالية وتعانى من الخرافة • فهل يمكن والحالة هذه تطبيق المعنى التقليدي الصناعية المتطورة لمجرد تماثلها في صفات سطحية معينة كممارسة الزراعة والتجارة والاستقرار في السكني • فالاستيطان في مكان ثابت والسكني في بيوت من الاجميس أو الطابوق أو الخشب والتبادل التجاري للمنتجات هي خصائص لا تكفى لخلق النظام الحضارى بمعناه الذى يريده أتبساع المعنى الخلدوني ، لأن الكثير من المجتمعات التي تتوفر فيها هذه الخصائص تعانى من التأخر في جميع مجالات حياتنا وهي أبعسد ما تكون عن مستوى الرقى التقنى والصناعي للمجتمعات الغربية •

معناه الخلدونى فان كلمة مدنيــة Civilization يمكن أن تعل معل كلمة معناه الخلدونى فان كلمة مدنيــة Civilization يمكن أن تعل معل كلمة حضارة باعتبارها مصطلعا ملائما لوصف نوعية خاصة من الحضارات كالتى حققت درجات عالية من التقدم فى مجالات التكنولوجيا والعلوم والاقتصاد والتجارة والفن والعمارة • فلو اتفقنا على استعمال مصطلع مدنية فى هذا السياق تكون قد حققنا قدرا مناسبا من الدقة فى وصف الخصائص النوعية السياق تكون قد حققنا قدرا مناسبا من الدقة فى وصف الخصائص النوعية تقدمها المادى والعلمى • ولا شك أن ذلك يجنبنا المشاكل التى يمكن أن تنجم عن استعمال مصطلع (حضارة) فى تقويم مستويات التقدم ما دامت الحضارة تحدوى على النواحى المادية والمعنوية وهى بالتالى يصعب قياسها بالسهولة التى يمكن أن تقاس بها درجات المدنية • فالمقارنة بين السيارة والعربة مثلا يمكن أن تؤدى الى اعتبار السيارة أكثر تقدما من العربة باعتبار الاثنين يمثلان يمكن أن تؤدى الى اعتبار السيارة أكثر تقدما من العربة باعتبار الاثنين يمثلان درجتين متفاوتتين للتكنولوجيا التى تمثل الوجه المادى للحضارة ، ولسندا

فاعتبار السيارة دليلا على المدنية هو شيء مقبول و لكن ليس بالامكان مقارنة النظم القرابية أو الزعامية أو الزواجية أو التربوية في حضارات مختلفة لغرض تحديد درجات تقدمها كما فعلنا في مقارنة السيارة والعربة و ذلك لان هذه النظم هي ذات طبيعة معنوية خلقية عقيدية لا تخضع للقياس الموضوعي الدقيق الذي تخضم اليه الجوانب المادية و

نخلص مما تقدم الى أن هناك ثلاثة مصطلحات تشير الى أصناف مختلفة من النظم التي تحدد الحالات المختلفة للوجود البشرى •

ا ـ الحضارة وهى أكثر النظم اتساعا وشمولا ما دامت تضم جميسع القواعد والمعارف والعقائد والوسائل العملية التى يستعين بها المجتمع فى مواجهة البيئة الطبيعية وفى تنظيم علاقة أعضائه ببعضهم وعلاقته بالمجتمعات البشرية الاخرى وفى تحديد مواقفه من حاضره وماضيه ومستقبله •

٢ ــ المدنية : وتمثل نوعية خاصة من المجتمعات التي قطعت أشواطا بعيدة في مجالات التكنولوجيا والميادين العلمية النظرية والتطبيقية وحقول التجارة والاقتصاد والفنون والعمارة •

٣ ـ الثقافة : وتشير الى المكتسبات المعرفية والفكرية والفلسفية التى تحرزها ( الطليعة ) الواعية أو فئة من الافراد ، ولا شــك أن المثقفين يمثلون نسبة من المجتمع وليس المجتمع بكامله ويحتلون منزلة فكريةلاتتساوى مع منزلة المتعلمين •

### مبسادى، حضارية:

علم الانسان - كما أشرنا - يعنى قبل كل شيء بدراسة الحضارة بصورة مكثفة من جميع زواياها ومقارنة أشكالها تعاقبيا Synchronically والبحث عن القوانين المتحكمة في حركتها لاستخلاص الحقائق العمومية المستركة التي تنطبق على المجتمعات البشرية كلها •

وقد تمخضت الدراسات الانثروبولوجية الميدانية والنظرية عن الحضارة عن عدد من المبادىء التى أصبحت أسسا عامة يلتزم بها الباحثون في معظم الاختصاصات الاجتماعية ، ومن أهم هذه المبادى، •

۱ ـ التـكامل الحضاري Cultural integration

ان الحضارة ليست أجزاء متناثرة تعمل بصورة مستقلة أو منفصلة عن

بعضها بل تمثل تركيبا تترابط اجزاؤه ترابطا عضويا(٤) · أن ادراك هذا المبدأ يساعد على تحقيق فوائد علمية هامة · فهو يجعل تحليسل أية ظاهرة الجتماعية يتم على أساس مناقشتها من زاوية صلتها بعدد من العلاقات بدلا من فحصها في ضوء علاقة واحدة · فنظام الزواج مثلا في اطار هذا المبدأ تستدعى دراسته تسليط الضوء على ارتباطه بعدد من النظم الحضارية الفرعيسة أو المؤسسات institutions كالقرابة والاقتصاد والقضاء والزعامة أو السلطة والعثيدة الدينيسة ·

على أن مبسدا التكامل الحضارى لا يعنى أن حضارة المجتمع تخلو من النواقص أو أنها في حالة من الاستقرار المطلق أو التوازن الكامل • فالحضارة تتغير وتتحول أنماطها Pallerns وتتعرض للازمات والمشكلات التي تسبب للمجتمعات درجات مختلفة من المعاناة • غير أنه مسم حقيقة التغير والتحول والنقص فأن الحضارة تميل الى الترابط والاتحاد في الزمن الطويل أكثر من ميلها للتفكك والتحلل •

#### ٢ - الاستمرارية:

الحضارة حصيلة التجارب التاريخية الطويلة التي مر خلالها المجتمع اى مجتمع والتي اتخذت شكل المعارف والاتجاهات الفكرية والاساليب العملية ويطلق على الاستمرارية هذه بعملية التراكم الحضاري Cultural accumulation على أن عمق التراكم الحضاري يختلف في المجتمعات بحسب درجة توفر امكانات حفظ التراث وفي المجتمعات التي عاشت حقبا طويلة من الحياة البدائية والقبلية حيث تشيع الامية وتندر المكتبات والمتاحف ومراكز الوثائق والسجلات يعتمد التراكم الحضاري على ذاكرة الاجيال والفولكلور الشعبي الذي يتمانتقاله شفهيا بين جيل الاباء والابناء فالاحفاد عن طريق التربية البيتية و

وتتبدل هذه الصورة في المجتمعات المتطورة حيث تستثمر وسائل جديدة في البحث عن التراث الحضارى بأشكاله المادية والمعنوية وفي حفظه وربطه بالحاضر والاستفادة منه في المجالات المختلفة •

ان ذلك يجعل النظرة التاريخية في المجتمعات غير المثقفة أو الامية تميل الى الضحالة والسطحية ، بعكسها في المجتمعات المتطورة أو المثقفة حيث تساهم وسائل الحفظ الحضارى في توسيع التراث الحضارى وتراكمه وتحول دون ضياعه أو نسيانه .

#### ٣ ـ القسرية الحضارية:

لما كانت الحضارة حصيلة النقل عبر الاجيال ، فهى تعتمد بشكل أوبآخر على التلقين والفرض عندما يقوم أعضاء جيل الاباء بتثبيت أنماطها فى شخصيات الابناء عن طريق التنشئة الاجتماعية ، فالطفل فى جميع المجتمعات يتعرض الى درجات متفاوته من الضغط العائلي والاجتماعي لكى يتعلم الانماط الاساسية للتفكير والسلوك التي يتمسك بها مجتمعه ، وليس هناك مجتمع فى العسالم يعطى الطفل حرية الاختيار بين قبول القواعد الاجتماعية السائدة أو رفضها ما دامت هذه القواعد التي تلقن آياه تعرض على أنها واجبة ومطلوبة ، وغالبا ما يصاحبها التهديد بالعقاب عندما تخرق أو تهمل ، الامر الذي يجعله يدرك طبيعتها القسرية ، ولا يقتصر هذا الضغط على عملية التربية بل يتعداها الى مجالات الرقابة الاجتماعية التي يتعرض اليها الراشدون والتي تتجسسد في مجالات الرقابة الاجتماعية التي يتعرض اليها الراشدون والتي تتجسسد في النقد الاجتماعي الذي يواجهه المنحرفون منهم وما ينتج عن ذلك من أضرار مادية أو معنوية تلحق بهم كالمقاطعة الاجتماعية والنبذ الاجتماعي ، والحرمان مسن الساعدات الاجتماعية التي يحرم منها المسخوط عليهم اجتماعيا ، وقد يصل المساعدات الاجتماعية التي يحرم منها المسخوط عليهم اجتماعيا ، وقد يصل الردع بالنسبة للمارقين والخارجين على القيم الاجتماعية الى درجة العقساب الصارم كالنفى والاعدام ،

### ٤ - الطبيعة القيمية والنفسية:

ان الحضارة وان كانت تعتمد في بداية غرسها عسل الضغط والقسر الاجتماعيين ، الا أنها في نهاية عملية التنشئة الطفولية تصبح جزء لا يتجزأ من الحالة النفسية والذهنية لاعضائها · وتدعى هذه العملية بالاسستدخال أو الاسستبطان internalization · ويبدو أن بلوغ مرحلة الاستدخال يجعل الماط الحضارة تتخذ شكل المواقف(°) القيمية عمول العملية اللاشعور التي تتكرر في السلوك اليومي للافراد تلقائيا وبصورة هي أقرب الى اللاشعور المنها الى الوعى والتكلف · ان استحواذ القيم على ميول الافراد وتصرفاتهم دفع بعض الباحثين الى اعتبار الحضارة (طبيعة ثانية) Second nature للانسان بعد طبيعته البايولوجية أو الحيوية ·

على أن استدخال القيم لشخصية اعضاء المجتمع لا يعنى أن سيطرتها على السلوك تكون مطلقة بل أن هذه السيطرة هى فى الغالب دون درجة الكمال ولكنها كافية لجعل انحراف السلوك أقرب الى الاستثناء منه الى القاعدة ، كما لا يجوز القول بامكانية اعتماد المجتمع كليا على عملية الاستدخال القيمى فى تنظيم علاقاته الاجتماعية بل لابد له من مزاوجة هذا الاعتماد باللجوء الى الرقابة والضغط الاجتماعيين • فضبط النفس Self - control الداخلي لا يكفى وحده لتحقيق الضبط الاجتماعي حيث الحياة الاجتماعية •

### ه ـ الطابع الحركي:

ان أبسط مراجعة لاية حضارة قديمة أو حديثة تكشف بصورة لا تقبل الشك عن التحولات التى طرأت عليها مهما كانت كبيرة أو طفيفة • فالحضارة اذن هى نظام مبتدل فى الزمن الطويل وقد تتعرض لتحولات سريعة تحصل فى فترات قصيرة نسبيا كما هى الحال فى الثورات الصناعية والسياسية التى وقعت فى أوربا فى القرن التاسع عشر والتى تقع حاليا فى مجتمعات العسالم الثالث • ويتجسد الطابع الحركى للحضارة فى البحوث الانتروبولوجية أكثر مما فى بحوث أصحاب الاختصاصات الاخرى ، وذلك لان علماء الانسسان درسوا بصو رة ميدانية دقيقة وتفصيلية كل جوانب الحضارات البدائية عندما كانت تحت سيطرة الاستعمار وهى ترزح تحت ارزاء التخلف والحرمان ، ثم عادوا فدرسوها بعد تحررها السياسى وقد تحولت انماط حياتها الاجتماعية بشكل سريع وجوهرى • ولا شك أن هاتين الصورتين تعكسان أعلى درجات بشكل سريع وجوهرى • ولا شك أن هاتين الصورتين تعكسان أعلى درجات المجتمعات خلال القرنين الماضيين يبدو قليلا عند مقارنته بالتحولات الهائلة التي حصلت فى مجتمعات العالم الثالث أو المجتمعات النامية •

### Selective Screening الترشيح الانتقائي

ويعتبر هذا من المبادى الهامة التي ترسخت في الاعراف العلمية الحديثة بفضل البحوث الانتروبولوجية وهو يؤكد بحكم الملاحظة الميدانية المتكررة عالميا حلى أن الحضارات الشعبية السائرة في طريق النمو لا تأخذ كل ماياتي اليها من الافكار والقيم والوسائل التقنية التي تغزوها من الحضارات المصنعة بل تنتقي بعضها وترفض أو تقاوم بعضها الاخر ، كما أن الاتصال الحضارى Cultuval contact Cultuval contact بين المجتمعات لا يعني بقاء القيم المقتبسة على حالتها الاصلية ، بل أنها كثيرا ما تتعرض للتحوير والمواءمة لكي تلائم قيم وأعراف المجتمعات التي تقتبسها ، ان مبدأ الترشيح هذا قسه أصبح من الاسس العريضة التي تعتمد عليها عمليسة التخطيط والتنمية في المجتمعات النامية ، لما يقدمه من خدمات للخبراء في استثمار المعلومات والخبرات المجتمعات التي يخططون لتطويرها ، ويظهر ذلك بشكل خاص في الوكالات والمنظمات الاممية التي تسهم في اعادة تنظيم المجتمعات المتخلفة ،

والجدير بالذكر أن الانتقاء الحضارى لا يجرى بصورة واعية تماما بل يكون لا شعوريا في حالات كثيرة • وخير دليل عسلى الجانب اللاشعورى في عملية الترشيع الانتقائى ان عملية الاقتباس قد تتمخض عن ظواهر جديدة لم

يكن المجتمع قد اختارها بل فرضت نفسها عليه كملحقات لبعض العناصر التي اقتبسها · فالتمدن urbanization الذي اختارته المجتمعات الزراعية مشلا جلب معه اليها ظاهرة الهجرة الى المدن وزيادة وقوع الجرائم ، وارتفاع درجة انتشار الطلاق ، وظهور الاحياء المزدحمة الفقيرة في المدن ، وتغشى البطالة بين صفوف العمال المهاجرين من القرى الريفية ، وتفكك الاسرة ، وغيرها من الظواهر الاجتماعية السلبية التي لم تكن تقتبس عن وعي بل جاءت كتوابع غير مقصودة ملتصقة بعملية التمدن · على أن التخطيط العلمي المعتمد على البحث المهدائي الدقيق من شأنه التخفيف من حدة هذه الظواهر الجانبية السلبية ·

### ٧ - الاساس الاجتماعي للحضارة:

ان سيادة ميل أعضاء المجتمع الى التآزر والتضامن الاجتماعي Solidarity حصوصا في المجتمعات الزراعية والرعوية التقليدية ـ Solidarity قد فسحت المجال أمام علماء الانسان لدراسة الحضارة في أعلى درجات ضبطها وتحديدها للادوار والمنزلات والعلاقات الاجتماعية • كذلك تتضمع الطبيعة الاجتماعية للحضارة في المبحوث التي عالجت عملية الابتكار والاختراع وتأثر مسرعة وانتشار المخترعات بنوع العلاقات المحيطة بمخترعيها والمنزلات أو المراكز Slotuses

كما سمحت دراسة المارسات الجماعية كالطقوس الروحية والسحرية في هذه المجتمعات لعلماء الانسان بالكشف عن الصورة الاجتماعية المركسزة المحضارة ان فرص البحث الميداني التي توفرت لعلماء الانسان والتي أظهرت العلاقة الوشيجة بين الحضارة والمجتمع لم تتوفر لغيرهم من المختصين الذين صاروا يعتمدون على البحوث الاثنوغرافية العديدة لفهم هذه العلاقة والاستعانة بها في دراساتهم الاجتماعية والحضارية والنفسية في المجتمعات الصناعية وقد أصبح واضحا الان نتيجة لتلك الدراسات أن الحضارة هي هوية والخسرافي المجتمع الاولى التي تسبق في أهميتها العنصر Race أو المسوقع الجغرافي في توليد الاختلافات الاساسية بينه وبين باقي المجتمعات ، ذلك لانها (أي الحضارة) تعكس وبصدق أبرز ملامح الشخصية القومية(١) لاعضاء المجتمع النفار أي التحسيدها الخصائص العسامة التي تتمثل في سسلوكهم الاجتماعي

## ٨ مد التكيف المضارى البيئي:

ليس من شك أن حياة المجتمعات البدائية والتقليدية تظهر أعلى مستويات المصراع والتكيف البشرى ازاء عوامل البيئة الطبيعية • فالانسان البدائي قبل

اتصاله بتكنولوجيا العالم الغربى اعتمد على أبسط الادوات فى كسب معيشته وعى حماية نفسه ضد أخطار الطبيعة المختلفة • وواضح أن نجاحه فى الصمود أمام تحديات البيئة فى ظروفه الاقتصادية الحدية الصعبة لم يكن راجعا الى تركيب حيوى خاص بل الى النظم الحضارية التى استعان بها عبر العصسور الطسويلة •

ان من يتعمق فى تفاعل الجماعات البشرية الحديثة ذات النظم الاقتصادية والتكنولوجية المختلفة - كجماعات الصيد والجمع والالتقاط - والبيئة الطبيعية القاسية أو السحيحة - كالمناطق القطبية المتجمدة أو الصحراوية الحادة - يدرك الدور الهائل الذي لعبته وتلعبه الحضارة (حتى بأبسط أشكالها) في ادامة حياة الجماعات والحيلولة دون نقراضها ، مما حدا ببعض علماء الانسان كالاستاذ مالنفسكي Malinowski الى وصف الحضارة بأنها الوسيلة العملية والنفعية الكبرى التي يستعين بها الانسان في ضحان استمرار بقائه في الطبيعة وفي اشباع حاجاته الاساسية .

فالحضارة في ضوء هذا التفاعل التكيفي هي بديل الغرائز التي ظلت الادوات الحاسمة في حياة باقى الفصائل الحيوانية الاخرى عدا الانسان ومن البديهي أن صورة التكيف البيئي في المدن المتطورة ينقصها الكثير مسن خصائص تكيف المجتمعات البدائية والتقليدية البسيطة ، ما دام اعتماد الاولى على الالات الميكانيكية والالكترونية الحديثة المعقدة التي تجعل اتصال الانسان بالبيئة اتصالا غير مباشر ، الامر الذي يحول دون ظهور العلاقات المعقدة التي تبرز في التكيف الحضاري للبيئة والسحرية التي تواكب عملية صسنع الحديثة والبدائية ، فالطقوس الغيبية والسحرية التي تواكب عملية صسنع أو استعمال الوسائل والادوات الاقتصادية والتكنولوجية والدفاعية في هذه المجتمعات تجسد قلقا نفسيا وذهنيا يندر أن تلمس له مثيلا في وسائل التكيف المشابه في المجتمعات الصناعية المتقدمة ،

### ٩ - النسبية الحضارية:

لقد عانت العلوم الاجتماعية والانسانية في الماضي ـ ولا تسزال تعانى بدرجة أقل ـ من النزعة المحلية التي تجعل الباحثين يفسرون ما يجسرى في المجتمعات الغريبة عنهم من زاوية القيم السائدة في مجتمعاتهم ، وقد أدى هذا الاسلوب الى تشويه الكثير من الحقائق التي تمت دراستها في تقارير الباحثين من مختلف الاختصاصات ، فتعدد الزوجات مثلا قد بدا للكتاب الغربيين بأنه نوع من التحلل الاسرى ، كما اعتبر كرم الضيافة في البوادى نوعا مسسن التبذير والاسراف الخالى من المنطق والعقل ، واعتبرت الصداقة الجارية بين الرجال ضربا من الانحراف السلوكى ، ويبدو أن جميع هذه التصورات الخاطئة

قد نتجت من جهل الكتاب الغربيين لتفصيلات الظروف التاريخية والعوامل الاقتصادية والاجتماعية التي ولدتها ·

والملاحظ أن علماء الانسان كانوا ولا زالوا في مقدمة المختصين الذيسن التفتوا الى ظاهرة التحيز العلمي الذي عرقل مهمة الباحثين في اجراء بعوث حضارية مقارنة عن المجتمعات ذات الحضارات المختلفة و ونتج عن هذا الوعي مبدأ النسبية الحضارية(٦) Cultural Rlativism القائل بضرورة اخضاع دراسة الظواهر الاجتماعية والحضارية في المجتمعات البشرية المختلفة الى الاطر الحضارية والقيمية التي تنظم حياة كل من هذه المجتمعات بدلا من اعتماد هذه الدراسة على قيم الباحث نفسه ، وتبرز أهمية هذا المبدأ في علم الانسان بصورة خاصة وذلك لان المختصين فيه وأكثرهم في مجتمعات غربية قد ركزوا جهودهم العلمية في دراسة حضارات شديدة الاختلاف والتناقض مع حضارات مجتمعاتهم ، مما يستدعي وضع ضوابط علمية دقيقة تحسول دون الوقوع في التحيز وتكفل الموضوعية في تحليل ووصف تلك الحضارات والنسبية الحضارية هي احد هذه الضوابط .

### المنظور الحضاري للتغير:

رغم أن الحضارة تتصف بالنمطية والاستقرار النسبي الا أنها تعرضت وتتعرض لتحولات كثيرة والحديث عن الاستقرار Stability والتغير وان بدا للوهلة الاولى متناقضا الا أن تناقضه الظاهرى سرعان ما يبدد عند التعمق في تفصيلات الموضوع و فالتراث اللغوى مثلا وهو من أبرز مكونات الحضارة يعكس لنا تواجد كل من الاستقرار والتغير النسبيين وهذا يظهر في استمرار البناء الاساسي للغة العربية (مثلا) من حيث النحو والصرفوفي ذلك درجة كبيرة من الاستقرار اللغوى ومن جهة ثانية نلاحظ ظهور اتجاهات أدبية جديدة كالقصص المسرحية والشعر الحر وهي من بين الحركات الادبية التي تشير الى تحولات واضحة في تراثناً الادبي و كذلك نلاحظ ازدواجيسة الاستقرار والتغير في بقية جوانب واقعنا الحضاري كنظام الاسرة والقرابة والزواج والتنشئة الاجتماعية حيث نلمح أدلة عسلى الاحتفاظ والاستقرار الحضاريين وعلى التحول والتغير في الوقت نفسه والحضاريين وعلى التحول والتغير في الوقت نفسه و

من هنا يظهر أن فى الحضارة نوعين من القوى بالنسبة لحركة التغير ، وهى القوى المحفزة للتغير والقوى المعوقة للتغير ويبدو أن معادلة التحفيز والاعاقة تعمل بصورة متوازنة من شأنها أن تحول دون سيطرة أى من الطرفين على الاخر و فلو سيطر طرف قوى العرقلة لكانت النتيجة الجمود المطلق للحضارة والمجتمع وانعدام التغير ، وهذا أمر نادر الوقوع ولو سيطر طرف التحفيز

تماما لضاعت الضوابط الحضارية ولاختفت الانماط العرفية بشكل يفقدالمجتمع هويته الحضارية Cultural identity وهذا ما يندر في الواقع عسلي أن درجة التوازن لا تكون في حالة كاملة ومتماثلة في كل المجتمعات بل تختلف من مجتمع لاخر ومن زمن لاخر في المجتمع نفسه ·

ونظرا الى شمولية واحتواء الحضارة للواقع الاجتماعي لاى مجتمع وتغلغلها في كل أجزائه ، فان أى تغير يحصل في المجتمع لابد وأن يثير فيه رد فعل حضاري .

ويبدو أن ردود الفعل الحضارية التي تثيرها الافكار أو الوسائل الجديدة تقع في ثلاثة أصناف عريضة ·

### ۲ ــ الرفــف Rejection

ويشير هذا الصنف من الاستجابة الى عدم تأييد غالبية سكان المجتسع لمبدأ اقتباس الفكرة أو الوسيلة الجديدة • ويتدرج هذا الموقف بين الرفض القوى والمعارضة المعتدلة • ويظهر الرفض القوى عادة تجاه الافكار والمفاهيم المعقائدية والخلقية الغريبة الوافدة عندما تكون متناقضة وبشكل سافر مسع عقائد المجتمع ومعاييره الخلقية • ثم تخف درجة المعارضة بالنسبة للمبادى التقنية العملية كما هى الحال فى تنفيذ الاساليب والخطط الادارية والتجارية والاقتصادية والتقنية • وهى سمع ذلك سعند اقتباسها من قبل المجتمسع تتعرض لبعض التحوير والتعديل •

### Neutrality - Y

هناك حالات يتأخر فيها اتخاذ أى موقف ازاء المفاهيم الجديدة خصوصا عندما تبدو لسكان المجتمع خالية من المعساني والدلالات القيمية السلبية أو الايجابية في ضوء مصالح الافراد القائمسة • ان التخصص العلمي وتدرج المنزلات المهنية ( مثلا ) يندر أن تثير ردود مباشرة بين سكان الارياف لانعدام الصلة بينها وبين نظام قيمهم من جهة ولخلوها من المزايا والاضرار بالنسبة لهسسم •

على أن المواقف المحايدة فى مجالات الاتصال الحضارى والتغير هى حالات نادرة وغالبا ما يعتمد وقوعها على جهل الاعضاء نتيجة عزلتهم الحضارية لفترة طويلة نسبيا • غير أن هذه العزلة لم تعد ممكنة بحكم تزايد احتكاك الارياف والبوادى بالمسدن •

ويتضمن استعداد المجتمع للاخذ بفكرة أو وسيلة جديدة والملاحسظ في الدراسات الميدانية الانتروبولوجية المقارنة أن السلم والوسائل التكنولوجية التي اكتسحت المجتمعات النامية لاقت درجات من القبول هي أعلى بكثير من درجات التأييد التي لاقتها المبادئ والافكار الاجتماعية والايديولوجية وليس أدل على هذا من اقبال الاسرة العربية الشديد على الادوات الكهربائية والالية المستوردة من أوربا وأمريكا بالقياس لمواقفها ازاء حرية المرأة ، والحرف اليدوية، والتخلى عن النسب العشائري وترك التحيز المحلى والتعلق عن النسب العشائري وترك التحيز المحلى والتحير والتحير والتحير والتحير المحلى والتحير المحلى والتحير وال

ان قبول الاشياء المادية بسرعة ودرجة أكبر من قبول المفاهيم والمبادى المعنوية في المجتمعات النامية أدى الى ظهور ما يسمى بالتلكؤ أو ( التخلف الحضارى )(^) Cultural lag • فالاخذ بفكرة نظام المصنع مثلا يعتمد على اتقان استعمال المكائن الالية من جهة وعلى التزام الشغيلة بقواعد جديدة تتضمن الضبط والاعتراف بتدرج المراكز الادارية والتنظيمية ودقة العمل والالتزام بالمواعيد • فاذا وجدنا أن لياقة الشغيلة عالية في استعمال وادارة المكائن والالات وواطئة في تنفيذ النواحي الادارية والتنظيمية والاجتماعية فان ذلك يعكس تخلفا حضاريا ، وحالات التخلف الحضاري لا تقتصر على بعض مؤسسات المجتمع بل تكاد تشملها كلها • فهي تظهر في الاسرة وفي الدوائر العكومية والمراكز العلميسة والتعليمية والمنظمات السياسية والاقتصادية والترفيهية •

### ه مادر التغير:

الحضارة كما ذكرنا هى الارضية الشماملة التى ينطلق منها السلوك الاجتماعى فى حالتى الاستقرار والحركة واستعراض المسيرة الحضاريسة للانسان منذ أقدم العهود وحتى هذا الوقت يكشف عن مصدرين رئيسيين للتغير هما الاتصال والاختراع و

### أولا: الاتصال التحضاري Cultural Contact

الاتصال الحضارى معناه احتكاك جماعتين ـ على الاقــل ـ مختلفتى الحضارة ببعضهما لفترة مناسبة من الزمن وتأثر احدهما أو كليهما قيميا أو تكنولوجيا نتيجة لهذا الاحتكاك ١٠ ان استعراض التاريخ الحضارى للامم يكشف عن الاثار العميقة التى تمخضت عنها اتصالاتهما الحضارية ببعضها فالامــة العربية أثرت في حضارات العالم في عهود نشاطها العلمي والادبي والغني

خصوصا في الفترة العباسية والاندلسية • وكذلك أثرت الحضارات الاوربية في العالم عقب الثورة الصناعية • على أن الاتصال الحضارى القائم على انتشار الافكار سلميا لم يكن الشكل الوحيد الذي اتخذه احتكاك المجتمعات بل كان الى جانبه الاحتكاك المسلح الذي رافق عملية الغزو الاستعمارى الاوربي لقارات العالم • ومن أبرز خصائص هذا الغزو تدخله السافر في حياة الجماعات المغزية وفرضه قيما واعرافا غريبة عليها دون مراعاة لظروفها التاريخية والمقائدية •

ان عملية الاتصال فى الوقت الحاضر وبعد استقلال مجتمعات ( العالم الثالث ) أصبحت تسير على أساس احترام السيادة الوطنية وبتحفيز مسن الرغبة فى تبادل المنافع • ولعل البعثات العلمية والوفود الثقافية والاقتصادية والاعلامية والمؤتمرات والندوات الفكرية المختلفة هى أبرز أشكال الاتصال الحضارى الجارى فى عصرنا الحاضر •

ويبدو أن الاتصال الحضارى يحقق نتائج مختلفة ودرجات متفاوته من التأثير اعتمادا على عدد من العوامل ومن أبرزها :

۱ ـ درجة التشابه ، عندما تكون هناك قواسم حضارية مشتركة بين مجتمعين كاشتراكهما في عقيدة دينية واحدة أو التماثل في المعايير الاخلاقية الاساسية فان ذلك يجعل تأثرهما ببعضهما أكثر منه بين مجتمعين يختلفان قيميا وعقيديا .

۲ ـ درجة الانفتاح الحضارى ، لا شك أن المجتمعات التى تعرضت طويلا الى تجارب الاحتكاك بالعالم الخارجى تكون أكثر استعدادا لاخا، مايناسبها من الافكار والوسائل الجديدة بالمقارنة مع المجتمعات التى عانت من العزلة الحضارية لفترة غير قصيرة ، وضعف الاحتكاك بالمجتمعات الاخرى من شأنه أن يولد نوعا من الانفلاق الحضارى ،

٣ ـ عدم التكافؤ التمدنى • عندما يقع احتكاك بين جماعتين احدهما أكثر تقدما من النواحى التكنولوجية والاقتصادية والعلمية من الثانية فان تأثير الاحتكاك يكون من جانب الاكثر تقدما فى الاقل تقدما ، وهذا ما نلاحظه فى العالم الثالث حيث يشتد تأثير الحضارة الاوربية الصناعية •

٤ ــ التفاوت السكانى • يبدو أن الحضارات المؤثرة لا تعتمد عسلى التكنولوجيا والايديولوجيا فحسب ، بل وتحتاج الى دعم سكانى يسهل عملية انتشار افكارها خارج حدودها • فمقارنة تأثير حضارة كل من فرنسا

ولوكسمبرج ( مثلا ) يكشف عن أن حجم سكان الاولى الاكبر جعل للحضارة الفرنسية تأثيرا أوسع من حضارة المجتمع الثانى الصغير جدا ، على أن كثرة العدد ليست وحدها مسئولة عن دعم التأثير الحضارى للمجتمع بل لابد من توفر عوامل أخرى ايجابية منها التقدم التكنولوجي والعلمي والفني في الموارد الطبيعية الضرورية وتوفر الوحدة القومية ،

الازمات • ان استعداد المجتمع للاخد عن المجتمعات الاخرى يتأثر بظروفه السائدة أثناء وقوع الاحتكاك • فلو كان المجتمع يعانى مسئ أزمات (حادة ) كالمجاعات أو البطالة أو الاوبئة فان رغبته فى اقتبائس الوسسسائل الكفيلة بمعالجتها تكون أكبر مما هى عليه فى أوقات الرخاء وانعدام الازمات •

و تجدر الاشارة الى أن الاتصال الحضارى يختلف من حيث عمق العلاقات التى ترافق ومدى الاثار النفسية والاجتماعية التى تتمخض عنه وهناك صنفان أساسيان يمثلان حالات الاتصال التى وقعت وهما:

### ۱ ـ الانتشار العضاري (۱) • Cultural diffusion

وهو الصنف الذي طغى على الجزء الاكبر من تاريخ البشرية ، ويشتمل على انتقال وانتشار الافكار والاساليب الحضارية المختلفة من مجتمع الى آخر ولا مبالغة في القول أن الانتشار الحضاري كان من أهم عوامل اتساع رقعة استعمال المبادىء المبتكرة والمخترعات في العالم ، فتلك المبادىء والمخترعات لم تظل محصورة في الاقاليم التي ظهرت فيها بل خرجت منها بفضل عملية الانتشار الى مجتمعات كثيرة اقتبستها وأصبحت جزء من حضاراتها ، وخير مثل على ذلك هو الكتابة الرمزية التي انبثقت أصلا من الرموز المسمارية التي ابتكرتها الحضارة السومرية أصبحت المبدأ الاساسي الذي تعتمد عليه معظم لغات عالمنا المعاصر نتيجة انتشارها من موطنها الاصلى ، كذلك مبادىء تدجين لعوانات والزراعة وبناء القرى والمسدن والتنظيم السسياسي والادارى والتشريعات القانونية ترجع في أصلها الى حضارات المشرق العربي القديم يلاد الرافدين والنيل والشام \_ وهي كما نرى قد أصبحت من ممارسات أكش مجتمعات العالم لاقتباسها لها ،

على أن الانتشار الحضارى ينبع من درجات ثانوية من الاتصال وهو لهذا لا يؤدى الى قيام علاقات اجتماعية عميقة بين المجتمعات التى يعبر حدودها كما لا تكون الاثار النفسية التى يتمخض عنها قوية ما دام يتخذ شكل الاتصال غير المباشر أو المتقطع •

### Acculturation ۲ - التحسافير

يمثل هذا الصنف درجة أقوى من الاتصال الحضاري اذا ما قورن

بالانتشار · والتحاضر معناه احتكاك مباشر ومتفرع يجسرى بين مجتمعين مختلفى الحضارة ولفترة طويلة · ويبدو أن أقوى اشكال التحاضر حسو الاحتكاك الذى وقع بين المجتمعات الغربية والمجتمعات التقليدية البسيطة أثناء فترة الاستعمار الاستيطانى كما تشير البحوث الانتروبولوجية الميدانية عن جزر الاوقيانوس OCEANIA ومجتمعات كثيرة فى أفريقيا وآسيا وأمريكا اللاتينية ·

ومن أبرز ملامع التحاضر هو تسلط الجماعات الاستعمارية على الجماعات التى غزتها ، وقد نتج عن هذا التسلط تغير الكثير من جوانب حضارات سكان المناطق المغزية وتبدل العديد من قيمها وأعراقها وأمام ضغط القيم الغازية وتلاحظ أعمق نتائج التأقلم الحضارى المعاصر في التأثير الحضارى الاسباني في أقطار أمريكا الجنوبية ومن أهم آثار التسلط الاستعمارى هي حركات التحرر الوطني التي نتج عنها استقلال المستعمرات ومن أم

ومن الروافد الاخرى للتحاضر هي حركات الهجرة ونشوء دول قائمة على حضارات مختلفة • فالدول الحديثة في أمريكا الشمالية والجنوبية كالولايات المتحدة وكندأ والبرازيل وفنزويلا تضم عدة جماعات حضارية وقومية مهاجرة عاشت منذ وصولها حياة احتكاك حضاري واسع ومعقد نتج عنه تنوع هائل في القيم وطرز المعيشة في نطاق الوحدة السياسية •

#### أانيا: الاختراع (١٠) Invention

لم يكن الاتصال بكل أشكاله مسئولا وحده عن عملية التغير الحضارى التي لازمت المجتمعات البشرية ، بل وللاختراع أيضا دور كبير في وقسوع هذه العملية • ويلاحظ أن الاختراع يقع في نوعين •

### Primary invention الاختراع الاولى

ويعنى اكتشاف مبدأ جديد · فالقوس الوترى BOW يمثل اختراعاً أوليا عند أول ظهوره فى العصور القديمة · ولعل اختراعه جاء عن طريـــق الصدفة فى نهاية العصر الحجرى القديم · كذلك اكتشاف امكانية استعمال البخار ( من قبل جيمس وات ) كطاقة وقودية فى تحريك المكائن والالات هو اختراع أولى ·

### Secondary invention : ح الاختراع الثانوى

ويشمير الى استعمال مبدأ موجود ولكن بطريقة فيها بعض التحوير •

فاستعمال القوس الوترى فنى آلة الكمان الموسيقية هو اختراع ثانوى اذ حور استعمال المبدأ من ميدان صيد الحيوانات بالقوس والسهم الى العزف الموسيقى كذلك استعمال نفس المبدأ فى توليد النار عن طريق ربط حجر مدبببالقوس وادارته عن طريق القوس فى قطعة خشب ، هذا الاستعمال يمثل اختراعا ثانويا آخر .

والمخترعات الاولية تؤدى عادة الى سلسلة من التحولات فى مجالات الحياة المختلفة وبالتالى تحفز الى عمليات ابتكار أخرى فى جوانب اضافية من حضارة المجتمع • فاكتشاف الزراعة مثلا فى المجتمعات القديمة ساعد على احداث انتقالات هائلة فى الجوانب الاجتماعية والاقتصادية والسياسية والعقيدية لحياة تلك المجتمعات •

والملاحظ أن معظم اهتمام الباحثين قد انصب لحد الان على المخترعات انتكنولرجية ولعل ذلك راجع الى توفر الاثار المادية الكثيرة التى تركتها الحضارات القديمة لهذا الصنف من المخترعات ، بعكس الاثار التاريخية القليلة المتوفرة عن النواحى الاجتماعية والنفسية لتلك الحضارات ، ومع ذلك فلابد من الاعتراف بأن عملية الاختراع فى المجالات غير المادية أو التكنولوجية لا تختلف كثيرا من حيث الجوهر عنها فى الميادين المادية ، ففى الحالتين يسعى المخترعون أو المبتكرون الى التأمل والتفكير بصدد ما فى العالم المحيط يهم من ظواهر ويتوصلون الى صياغة نظم جديدة للتفكير أو الى اعادة ترتيب نظم قائمة فى وضعيات مختلفة ،

### الحضارة والتغير المخطط:

من أهم خصائص مجتمعات العصر الحديث هو وعيها المتزايد لضرورة السيطرة على اتجاهات ونتائج حركة التغير التى تجتاحها و ونتج عن هدا الوعى تصاعد التوكيد على أهمية التخطيط والبرمجة في توجيه التحول في المجالات الحضارية والاجتماعية المتعددة (۱۱) وقد كان معظم علماء المجتمع والحضارة حتى أوائل هذا القرن \_ يتبنى مبدأ ( العلم للعلم ) القائدل بضرورة حصر دور الباحث في نطاق الوصف النظرى والابتعاد عن استعمال المعلومات في التطبيق ، بحجة أن المعرفة التي توصلت اليها العلوم الاجتماعية والانسانية لا تصلح للتطبيق والتخطيط لانها تقريبية ومفتقرة للدقة .

غير أن هذا الاتجاه السلبى صار يتضاءل أمام الاتجاه المعاصر القائم على اعتقاد المختصين المحدثين بضرورة استثمار المعارف والاراء العلمية في تنمية الواقع الاجتماعي والحضاري • وبديهي أن مطالبة المجتمعات اليوم باســهام

الباحثين في حركة التطوير تضعهم أمام تحديات لم يكن يواجهها نظراؤهم القدامي • كما أن المطالبة هذه فتحت أمام أهل الاختصاص المعاصرين فرصا رحيبة لتحسين أساليبهم في البحث واختبار النظريات والمبادي الاكاديمية في الدراسات الميدانية التطبيقية والعملية • ذلك لان الميدان Field أصبح الشرط الرئيسي السابق لوضع أية خطة بغض النظر عن المجال الذي تخصة • والمعروف أن علم الانسان يقف في طليعة الاختصاصات في طرح أول تواعد البحث الميداني وتطوير هذه القواعد •

ومع الاعتراف بأهمية دور العلماء الاجتماعيين والحضاريين في مجالات التخطيط فان الاراء والنظريات العلمية التي توصلوا اليها في بحوثهم لا تزال في حالة من السيولة النسبية التي لا تسمع بأخدها بتعصب وتطبيقها عسلي حركة التغير في كل المجتمعات وفي كل الازمنة بنسق واحد • فاختسلاف حضارات المجتمعات وتنوع ظروفها البيئية والتاريخية يسستدعى أن تلاءم المبادىء العلمية العامة لكي تناسب كل حضارة حسب تركيبها القيمي الخاص بها والميز لها عن غيرها من الحضارات •

على أن الاختلاف الحضارى في المجتمعات لا يحول دون رؤية الكثير من الحقائق المتماثلة فيها • ويبدو أن وجود التماثل هـــذه تسمع بتعميم بعض المبادىء على عملية التغير المخطط في المجتمعات عموما رغم اختلافاتها • ويظهر هذا التماثل في عملية تحفيز التغير •

### محفزات التفسير:

لا شك أن ادخال التغيير الى المجتمع عن طريق تدخل الخبراء الحضاريين والاجتماعيين يختلف كثيرا عن التغير غير الموجه الذى يحصل نتيجة أسباب غير مقصودة • فالتغير غير المقصود يحمل في طياته نتائج يصعب التنبؤ بها أو تحديد درجة انسجامها والاهداف العامة للمجتمع ، بعكس التغير المخطط الذى يحقق قدرا أكبر من الضمان لنتائجه ومدى أبعد من الايجابية في تاثيره في حياة المجتمع •

ومن أهم حــوافز التغير التي يمكن أن يركن اليهــا خبير التغير والتخطيـــط:

#### ١ - الربط القيمي:

يبدو أن اقبال الناس على المقترحات والخطط الجديدة يميل الى الاطراد عندما ينجح المخططون في اظهار علاقاتها بقيم معينة في المجتمع • فالافراد عادة

يؤيدون الاشياء غير المألوفة عندما يتضع أنها تتصل ببعض المعانى والمبادى، التى يتمنونها فتعليم الفتيات المدرسى ( مثلا ) لاقى تأييدا متزايدا فى الارياف العربية عندما وجد الاهالى أنه يوفر فوائد فكرية وعملية ووظيفية من شانها أن تقوى فى شخصية الفتاة وتدعم مركزها ومركز عائلتها الاجتماعى وتمنحها ضمانات جديدة ازاء احتمالات المستقبل · كذلك اتسع التأييد الاجتماعى للمصارف بعد أن اتضع أن الخدمات التى تقدمها تنبع من الائتمان ( ومو نوع من الثقة التى يسعى العرف الى توطيدها بين الناس · هذا بالاضافة الى الفوائد الاقتصادية والمالية العديدة التى تجنى من ورائها دون استغلال طرف لطرف آخر · كما يلاحظ نمو مماثل فى الاقبال الجماهيرى على الميادين المهنية والحرفية \_ خصوصا اليدوية منها \_ بعد أن برزت علاقتها بشرف العمل الهادف القائم على الهمة والنشاط ورفض الخمدول والاتكال اللذين برفضهما الدين ·

وهكذا فسرعة احتضان الناس للفكرة الجديدة تتوقف على علاقتها الايجابية ووضوح هذه العلاقة بالقيم التي يعتزون بها .

#### ٢ ـ الحاجات المحسوسة :

من أخطر الاخطاء التي يقع فيها خبراء التخطيط أحيانا هو الاعتماد على الشعور الذاتي في رسم خطط التنمية الهادفة لتغيير المجتمع بدلا من الشعور النابع من معطيات الواقع ٠ أن الطلاق الخطة من واقع الناس بما يتجسد فيه من مسكلات محددة يعتبر من الشروط الضرورية للتعجيل في التأييسه الجماهيري لتلك الخطة • فالبرنامج الزراعي مثلا في ريف اقطاعي يعاني من الفقر والمرض لا يؤمل له النجاح لو بدأ بالتوعية الصحية المثالية القائمة على مبادىء مجردة وأهمل معالجة مشكلة الاقطاع باعتبار هذه المشكلة تقف في طليعة الاولويات • كذلك لا يتوقع أن ينجح منهاج التصنيع عند تركيزه على شروط رأس المال والمواد الاولية والمواصلات مع الاهتمام بدرجة قليلة بنقص الخبرة الفنية وتفشى الامية والخرافة واستفحال الانقسامات القبلية والطائفية فالتعليم الاساسي والفني هنا يعتبر أكثر الحاجات الحاحا • والخطة الجيدة هي ليست التي تقتصر على اكتشاف الحاجات المحسوسة محليا فقط بــل وتستحدث حاجات جديدة أيضا وتجعل السكان يشعرون بقيمتها ويسعون الى الحصول عليها أو اشباعها • فتوفير بعض السلع الاستهلاكية الجديدة في مخازن قرى الفلاحين عن طريق الجمعيات التعاونية وتعريف السكان بمزاياها قد يكون من الحوافز الاضافيـة التي تدفعهم الى مضاعفة انتاجهم الزراعي والحيواني للحصول عليها بالنقود الاضافية ٠٠

### ٣ ـ تحريك الشعور بالعزة:

ان أية جماعة سواء كانت قرية أو محلة أو وحدة بلدية تميل الىالتنافس

مع مثيلاتها من الجماعات الاخرى لبسلوغ مركز اجتماعي مرموق بينهسا ويستطيع خبير التغير أن يستثير الشعور الجماعي للجماعة التي تخصهسا خطّته بايحائه لاعضائها بتوفير قدرات ولياقات لديها يتطلبها انجاز الخطة وان خطط الاصلاح الزراعي ( مثلا ) يمكن أن تحقق تقدما في أوساط الفلاحين عندما تستنفزهم على أساس أن نجاح المشاريع الزراعية التعاونية المطروحة عليها هو دليل على الالتزام بقيم النخوة والتضحية والايثار والولاء للجماعة وهكذا فالخطوات التي تخطوها برامج التغير تعتمد الى مدى بعيد على قدرة المخططين والمشرفين على استثارة المثل العليا التي من شأنها أن تضاعف من حرص الجماعات المطلوب تغييرها على انجاح المشروعات باعتبار ذلك جسزه من كرامتها ومحكا لفضائلها وخصالها الحميدة وهذا بالاضافة الى ضرورة الشعارها بأن المشروع جزء لا يتجزأ عن كيانها وأن نجاحه يكون مفخرة لها واسعارها بأن المشروع جزء لا يتجزأ عن كيانها وأن نجاحه يكون مفخرة لها واسعارها بأن المشروع جزء لا يتجزأ عن كيانها وأن نجاحه يكون مفخرة لها واسعاد المساوع بالعراء المسروع بنوا عن كيانها وأن نجاحه يكون مفخرة لها واسعاد المسلوع بنوا عن كيانها وأن نجاحه يكون مفخرة لها واسعاد المسلوع بنوا بالمسلوع بنوا بالعليا التي من كيانها وأن نجاحه يكون مفخرة لها واسعاد المسلوع بنوا بالمسلوع بنوا بالعليا التي كيانها وأن نجاحه يكون مفخرة لها والمسلوع بنوا بالمسلوع بنوا بالعليا التي بالعليا التي بكون مفخرة لها والمسلوع بنوا بالعليا التي بالعليا التي به بالعليا التي بالعليا المسلوع بنوا بالعليا العليا التيام بكون به بنوا بالعليا العليا التي بالعليا العليا المسلوع بنوا بالعليا العليا الع

### ٤ ـ تاثير القيادات:

لا شك أن لكل جماعة زعماء محليين تضع فيهم ثقتها وتتخذ منهم قدوة حسنة • وواضح أن الفكرة الجديدة التى تحظى باعجاب هؤلاء الزعماء ودعمهم غالبا ما تلقى تأييدا من جماعتهم بحكم الاقتداء والتقليد • وخير مثل على هذا التأثير الايحائى هو دور زعماء القبائل الوثنية فى أواسط وغربى أفريقيا فى انتشار الاسلام فى صفوف قبائلهم على أثر ترحيبهم باعتناق هذا الدين مما دفع أتباعهم الى أن يحذوا حذوهم فى نبذ الوثنية •

### ه ـ التبسيط العملي للهدف:

اذا كانت لغة الخبراء في بحوثهم الاكاديمية تميل الى التعقيد والتجريد، فهي في مجال احتكاكهم الميداني بسكان الجماعات التي يتعاملون معها ينبغي أن تكون بسيطة وواضحة وللبساطة والوضوح في عرض المقترحات أهمية خاصة في المجتمعات المتأخرة بحكم تفشى الامية فيها وعجزها عن فهم لغية المصطلحات الفنية الغريبة على أن مراعاة هذين الشرطين من قبل المثقفين المعنيين بخطط التغير والتنمية لا تعنى تخليهم عن اللغة العلمية الفصحى مادام غرضهم هو انجاح عملية الاتصال مع الجماعة وبلوغ أكبر قدر من التغيير فيها في أقصر وقت وأقل جهد ١ ان استعمال الكلمات البسيطة الشائعة يسهل توضيح أهداف الخطط ويضفى طابعا عمليا عليها ومما يسهل مهمة خبراه التغير والتنمية هو توفر وسائل الايضاح السمعية والبصرية (١٢) التي تسهم في تقريب الكثير من المفاهيم العلمية المعقدة الى أذهان سيسكان الجماعات في المتعلمة ٠

### ٦ \_ تجسيد الفوائد :

لقد كشفت البحوث الانتروبولوجية التطبيقية أن من أبرز مشمكلات

التنمية في مجتمعات العالم الثالث أن سكان القرى يريدون نتائج عاجسلة لخطط التغير وأنهم أقل استعدادا لتفضيل المكاسب التي تستدعى انتظارا طويلا نسبيا بغض النظر عن حجمها • فالإشباع الآتى للحاجات ونيل الإهداف السريع يمثل غطا حضاريا Cultural Pattern سائدا في مجتمعاتنا الريفية ولذا فان عملية التغيير تستوجب التعجيل في تمكين سكان المجتمعات التي تتناولها العملية من تحقيق بعض المكاسب المستعجلة في أقصر وقت ممكن • فالانتفاع العاجل نسبيا من بعض الفوائد المبدئية التي تتمخض عنها خطط التنمية لسكان الجماعات يشجع هؤلاء على التجاوب مع هذه الخطط على أمل أن تعاونهم سيجلب اليهم المنافع الاخرى التي تتطلب انتظارا أطول • انه من غير المرجح أن تنجع الخطط التنموية التي تلوح بمكاسب بعيدة الامسد اذا اكتفت بتطلعاتها الى تلك المكاسب دون أن تأتى بنتائج ايجابية سريعة مهما كانت بسيطة لكى تولد ثقة الجماعات فيها وفي جدوى انتظار نتائجها الابعد •

#### ٧ \_ تلقائية الاختيار:

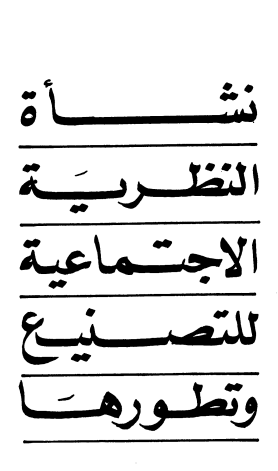
لابد لخطط التغير والتنمية عموما والمتصلة بالمجتمعات الريفية خصوصا أن لا تكتفى بالضوابط الخارجية التى يضعها الخبراء والاداريون بل يجب اعتمادها بدرجة أكبر على الحافز الذاتى لافراد هـنه المجتمعات والخبير الاجتماعي الغريب عن الجماعات القروية لا يستطيع ممارسة الضغط عليها لعدم ارتباطه قرابيا بها من جهة ، ولان معظم هذه الجماعات لم تألف القسر لاعتماد زعاماتها في توجيهها على الايحساء والاسستمالة Persuasion بدلا من العقاب والقهر و

ولا ريب أن تأثير أفراد الجماعة بافكار خطة التغير تعتمد قبل كل شيء على قناعتهم بمزايا تلك الافكار وفوائدها وليس على خوفهم من منفذيها أو المشرفين عليها ويضاف الى ذلك أن سكان القرى الزراعية يتوسمون في أنفسهم كفاءة أكبر في مجال العمل الزراعي وملحقاته بالقياس لاى خبير متمدن مهما كانت خبرته ومعرفته ولهذا فالخبير الناجح هو الذي لا يأتي الى القرية متحديا ومتظاهرا بأنه جاء لينافس الفلاحين في مجال حرفتهم التي يعتزون بها بل عليه أن يعطى انطباعا أن غرضه هو التعاون مع أبناء القرية واكتساب خبرات جديدة منهم و وبمثل هذا التواضع يمكن أن ينشأ جو من الثقة والاحترام بينه وبينهم وبالتالى تستطيع أفكاره وخبراته أن تجد لها صدى في نفوسهم و تدفعهم تلقائيا للاخذ بها بسرعة و

#### هوامش البحث

- 1 Ralph L. BEALS and HARRY HOIJER. An Introduction To Anthropoligy. The Macmillan Company. New York 1953 P. 3
- 2 Ibid P. 206.
- 3 Clyde Kluckhohn, "The Study of Culture," in Danil Lerner and Harold D. Lass well (eds). The Policy Sciences (Standford: Standford University Press, 1951) P. 86.
- 4 Ruth Benedict. Patterns of Culture. Rautledge and Kegan Paul Ltd. London, 1971. P.P. 16,33.
- 5 —ABRAM KARDINER. The Psychological Fronticess of Society Columbia University Press. New York. 1963. P.
- 6 Ibid. P. 24.
- 7 Robert Merton. Social Theory and Social Structure. The Free Press, New York 1957. P.P. 502 508.
- 8 —Don Maritindall. The Nature and Types of Sociological Theory London. Routledge and Kegan Paul. 1967. P.P. 268,325.
- 9 Werner J. Cahnman and Alvin Boskoff (eds.) Sociology and History. The Free Press. New York. 1964 P.P. 141,267.
- 10 R. Beals. and Harry Haijer. op cit. P. 601.
- 11 George M. Foster. Traditional Cultures and The Impart of Technological Change. Harper & Raw. New York. 1962. P.P. 4, 7, 10
- Cyril S. Belshaw. The Contribution of Anthropology To Development. Current Anthropology. Vol. 15. No. 4. 1975.
   P. 524.

| · |  |  |  |
|---|--|--|--|
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |





### نشاة النظريات الاجتماعية للتصنيع وتطورها د٠ غسان زكى بدر

ترتبط نشأة النظريات الاجتماعية للتصنيم industrial sociological Theories بنشأة النظريات الاجتماعية sociological Theories عبوما • ولما كان البعض يرى أن نشأة النظريات الاجتماعية ترجع الى ما قبل الدعوة الى انشاء عـــلم الاجتماع sociology فان نشأة النظريات الاجتماعية للتصنيع ترجع هي الاخرى الى ما قبل تخصيص فرع من فروع علم الاجتماع لدراسة التضنيع ، أى ترجع الى ما قبل سنة ١٩٣١ عندمًا كتب الالماني جو تز بريفز ١٩٣١ عندمًا مقالة عن ( علم اجتماع المنشآت ) ( Betriebssoziologie ) ( ا) مقالة عن ( علم اجتماع المنشآت ) والى ما قبسل سبنة ١٩٣٣ عندما أصدر الامريكي آرثر تود Arther Todd مؤلفه بعنوان ( علم الاجتماع الصناعي ) Industrial Sociology ولكننا في هذا السبيل لابد أن نفرق بين النظريات الاجتماعية sociologica theories Social Theories والنظريات الاجتماعية العامة • فليس كل ما كتب من نظريات عن الاجتماع الانسائي **Humman Society** هى نظريات اجتماعية ( سسيولوجية ) وانما هى دائما نظريات اجتماعية عامة ( سوشيال ) • فالنظريات الاجتماعية ( السسيولوجية ) هي تلك النظريات التي تعبر فقط عن منهجية علم الاجتماع في دراسته للاجتماع الانساني وهي في ذلك تختلف عن منهجية غيره من العلوم المختلفة التي تهتم بدراسة الاجتماع الانساني والمعروفة باسم العلوم الاجتماعية social sciences كعسلم الاقتصاد ( القومى أو السياسى ) وعلم الانثروبولوجيا (الثقافية والاجتماعية) وعلم السياسة وعلم الاتنولوجها ومجموعة العلوم الاجتماعية التطبيقية كالعلوم القانونية وعلوم الادارة وعلم الخدمة الاجتماعية وعلم التربية (٣) ٠

وقياسا عسل ذلك فالنظريات الاجتماعية للتصنيع هي ليست كسل النظريات الاجتماعية الصمامة ( السوشيال ) عن الاجتماع الانساني المتأثر

R. Dahrendorf, Industrie - und Betriessoziologie, in Samm. lung Goeschen Bd 103 4 - Auflage. Berlin 1967, S. 29

٢ - حسن الساعاتي ، علم الاجتماع الصناعي ، دار النهضة العربية ٠
 بيروت ١٩٧١ ص ١٤٠

٣ ــ راجع كتابنا عن ( الموضوع والمنهج في علم الاجتماع الفصل الاخير ومقدمة كتابنا عن ( النظام الاجتماعي ) .

بالتصنيع والمؤثر فيه ، وانما هي فقط تلك النظريات المرتبطة بمنهجية علم الاجتماع في دراستها للاجتماع الانساني المتأثر بالتصنيع والمؤثر فيه ٠

ويجرى التقليد عند الحديث عن النظريات الاجتماعية للتصنيع ان نعني به ، أو أن يضمها فرع متخصص من فروع علم الاجتماع وهو المعروف باسم ( علم الاجتماع الصناعي ) • غير أن الدارس حين يكتب في هذا الفيرع المتخصص يجد الى جانب دراساته عن النظريات الاجتماعية للتصنيع ، انه يدرس نظريات علم الاجتماع Theories of Sociology المطبقة خاصة على أمثلة مستخرجة من مجال الاجتماع الانساني المتأثرة به والمؤثرة فيه ، وهذه فى الواقع ليست نظريات اجتماعية عن التصنيع وبالتالي فدراستها لا يمكن الاستفادة منها في مجالات التطبيق • وانما هي نظريات تفيد في التعرف على منهجية علم الاجتماع الصناعي في دراسته للتصنيع كظاهرة اجتماعية مسن ظواهر الاجتماع الانساني : وهي تلك النظريات المعروفة باسم ( البنـــاء الاجتماعي للمصنع ) في اطار موضوعات الدراسة في علم الاجتماع الصناعي. وليس هذا بالموضوع الوحيد الدخيل ، بل ان هذا الجزء لا يثير كثيرا من الالتباس عند القارىء لدراسات علم الاجتماع الصناعي اذ يمكن اعتباره مدخل لدراسة علم الاجتماع عن التصنيع • أما ما يثير الالتباس حقا فهــو تلك النظريات الاجتماعية العامة عن التصنيع والتي كثيرا ما تختلط بما يمكن أن يقدمه الدارس لعلم الاجتماع من دراسات عن التصنيع ، وذلك أن كثيرا مما يكتب على أنه نظريات اجتماعية ( سسيولوجية ) هو في حقيقة الامر دراسات اجتماعية عامة اقتصادية أو سياسية أو قانونية أو نفسية على وجه الخصوص٠

أما ما نعنيه بالتصنيع والفرق بينه وبين مفهوم الصناعة و فان الصناعة الها جانبان: التصنيع Industrialisation والمصنوعات المصنوعات فعندما تستخدم كلمة صناعة قد نعنى بها التصنيع و أى انتاج المصنوعات وقد نعنى بها أيضا المصنوعات نفسها و أى المنتج المصنوع نفسه و وتأثير الصناعة على الحياة الاجتماعية أو تأثرها بها هو بالتالى له شقان: أولهما تأثر الحياة الاجتماعية وتأثيرها عليها وثانيهما تأثر الحياة الاجتماعية بالمنتج الصناعى أى بالمصنوعات وتأثير الحياة الاجتماعية عليها و فهناك فرق بين تأثر الحياة الاجتماعية بالقيام بعملية انتاج السيارات مثلا وتأثيرها فيها وبين تأثرها وتأثيرها في السيتخدام السيارة والمولى عمليسة فيها وبين تأثرها وتأثيرها في السيتخدام السيارة والهندسون فيها والمنتيون والاداريون والمديرون وموردو المواد الخام اللازمة للانتاج وعملاء المصنع المشترين للسيارات وبالتالى موزعو السيارات أو أصححاب وكالات البيع وكما يتأثر بها أسر هؤلاء العاملين الذين تعتمد دخولهم على عمليسة

انتاج السيارات ويتأثر تنظيم حياتهم بها ويتأثر مستقبلهم لحد كبير بها · وكذلك تتأثر به المجتمعات المحلية التي يعيشون فيها والتي تقوم هذه الصناعة على أرضها · ونفس الشيء بالنسبة للدولة التي تقوم فيها هذه الصناعة ·

أما استخدام السيارة أو المنتج المصنوع فهو يؤثر على الحياة الاجتماعية لاناس آخرين: سيؤثر على سائق السيارة وصاحبها وعلى المرور والمواصلات وما سيحصل عليه الافراد من راحة وتوفير للوقت نتيجة استخدام سياراتهم سواء في أغراض انتاجيت أو ترفيهية أو حربية (أو حتى ثقافية عندما تستخدم السيارة كمكتبات متنقلة أو لنقل آلات التصوير التلفزيوني أو كوسائل أعلام متنقلة ) •

ونفس الشيء نلاحظه بالنسبة لصناعة الطباعة مثلا · فمما لا شك فيه أن المتآثرين بعملية الانتاج في المطبعة عددهم أقل وتأثيرهم متميز عن هؤلاء المستفيدين والمتأثرين بوجود الكلمة المطبوعة سيواء في الكتاب أو في الجيريدة ·

وعلم الاجتماع الصناعي منذ نشأته لا يركز اهتماما على أثر المصنوعات يقدر ما يركز اهتمامه على دراسة أثر التصنيع • أما أثر المصنوعات فقد كان الأهتمام بها في علم الاجتماع باعتبارها ، أي المصنوعات ، وسائل مادية في تأثيرها على الحياة الاجتماعية وعلى التغير الاجتماعي بصفة خاصة • وكثيرا ما يستعاض عن كلمة أثر المصنوعات بكلمة أثر المخترعات أستعاض عن كلمة أثر المصنوعات بكلمة أثر المخترعات والمقصود هنا أثر استحدام المخترعات الحديثة بعد تصنيعها وهو ما يسمى أيضًا بأثر التكنولوجيا ( التقنية ) • والصناعة في هذا المعنى تدرس كجزه من دراسات علم الاجتماع العام وبصفة خاصة كجزء من نظريات الاجتماع الانساني(١) وذلك باعتبار أن المخترعات ضمن جملة المؤثرات عسلي النظام الاحتماعي Social Institution وهو النظام الذي يركز عليه علم الاجتماع في دراسته • ولا يهتم علم الاجتماع بالجوانب الاخرى المؤثرة عسلى الاجتماع الانساني الا من حيث تأثير هذه الجوانب على النظام الاجتماعي • وهناك فرع جديد من فروع الدراسة في علم الاجتماع المتخصصة يهتم بدراسةالتكنولوجيا ( التقنية ) أو بدراسة الحياة الاجتماعية المتآثرة بالاختراع وبالمخترعات سواء في تنظيم مؤسسات المخترعات الحديثة ( مراكز البحوث التكنولوجية ) أوأثر المختريات في استخداماتها على الحياة الاجتماعية وهو ( علم اجتماع العلوم )٠ وهناك اهتمام آخر لاثر المصنوعات تركز عليه دراسات علم الاجتماع وذلك باعتبار أن بعض المصنوعات تستخدم كأساس لوسائل الاتصال الجماهيري Mass Communications وهو الموضوع المرتبط الى حد كبير بدراسات عسلم الاجتماع الحضرى أو علم اجتماع المجتمعات المحلية عموما ، كما ويرتبسط

١ ) راجع كتابينا السابق الاشارة اليهما في نفس الصفحات ٠

بدراسات علم الاجتماع السياسى · وأخيرا فهناك اهتمام آخر بدراسة أثسر المصنوعات يرتبط بدراسات علم الاجتماع الاسرى لما يؤدى اليه استخدام المرأة من المصنوعات الحديثة (أو المخترعات كما تسمى أيضا) فى الحياة المنزلية وأثر ذلك على التغير فى أدوارها الاجتماعية وما ينشأ عن ذلك من أوضاع ومساكل ·

ومن الواضح أنه ليس هناك ما يمنع من اهتمام فروع أخرى من عسلم الاجتماع بدراسة المصنوعات أن يتناول علم الاجتماع الصناعى مثل هسنده الدراسات فى اطاره ولكن الفكرة من وجود تميز فى موضوعات بذاتها هو انحاجة الى مزيد من التعمق فى هذه الدراسات سواء للمعرفة فى حد ذاتها أو للتطبيق ونظرا لارتباط علم الاجتماع الصناعى بالتطبيق كان لابد من فصل دراسة استخدام المصنوعات عن دراسة التصنيع أو انتاج المصنوعات ، اذ أن الاخيرة يزداد الاهتمام بها الى درجة أن دراساتها تكاد تشغل المتخصصين فيها عن دراسة أى مجال آخر كالاهتمام بموضوعات استخدامات المصنوعات خاصة وان هناك فروع أخرى من عسلم الاجتماع تتناول استخدامات المصنوعات بالدراسة و وجريا على هذا التحديد فلقد رآينا فى التعريف بالاطار العسام لدراسات علم الاجتماع الصناعى آن نوضح فعلا ما يدرس تحت هذا الفرع المتخصص من علم الاجتماع تحت اسم (النظريات الاجتماعية للتصنيع) والمتخصص من علم الاجتماع تحت اسم (النظريات الاجتماعية للتصنيع)

ومع أن الانسانية عرفت التصنيع في صورته المبسطة ودون استخدام الادوات المساعدة في الانتاج ( وبالتالي دون استخدام الآلات والماكينات التي ظهرت في عصور متقدمة ) منف بداية الاجتماع الانساني ، الا أن الدراسات الاجتماعية خاصة بالتصنيع لم تظهر الا في عصور متأخرة · ولقد كان عبد الرحمن بن خلدون من أوائل من اهتموا بوضع نظريات اجتماعية عامة عن التصنيع عندما ربط بين ظاهرة التصنيع وأهمية التعليم الحرفي في اكتسابها وعندما ربط بينها وبين زيادة عددالسكان في الحضر فجعلها تزدهر مع كثرة السكان وتأفل مع قلتهم · ولقد كانت دراسات أنصار المدرسة التجارية في تاريخ التفكير الاقتصادي عن أهمية التصنيع في زيادة صادرات الدولة عن واردائها من الدراسات الهامة في الاهتمام بالتصنيع بعد عصر النهضة واردائها من الدراسات الهامة في الاهتمام بالتصنيع بعد عصر النهضا العوامل التي ساعدت الى جانب غيرها من العوامل في تطور الصناعة الى ما هيه في العصر الحديث من أهمية ·

ولكن هذه الدراسات وغيرها كانت من قبيل الدراسات الاجتماعية العامة عن التصنيع و أما الدراسات الاجتماعية (السسيولوجية) عن التصنيع، فأنها لم تظهر الا بعد أن عاشت الصناعة مرحلة أثرت فيها عسلى الاجتماع

الانساني تأثيرا واضحا ، ونعنى بها فترة الثورة الصناعية وهي نهاية القرن الثامن عشر ـ وليس كما يفهمه البعض لمجرد استخدام الماكينات في الانتاج الصناعي وانما لما أدت اليه من تغيرات اجتماعية في العلاقات الانسانيةوالنظم المشكلة لها .

ولقد اتجهت الدراسات الاجتماعية ( السسيولوجية ) الاولى والتي استمر لها مكان الصدارة على غيرها طوال القرن التاسع عشر الى الاهتمام بثلاث موضوعات رئيسية ما زال لها أهميتها في دراسات عسلم الاجتماع الصناعي المعاصرة - بصرف النظر عن اختلاف أسلوب البحث ونتائجه الحالية عماكانت عليه في بداية الاهتمام بدراساتها(١) .

۱ ـ كان من أول هذه الموضوعات التي اهتم بها المفكرون تحليل آثار الميكنة الصناعية (أى استخدام الماكينات في التصنيع) • فلقد أدت أحوال عمال غرب أوروبا في نهاية القرن الثامن عشر وما كانوا عليه من بؤس وفقر ثم أيضا وبطالة الى ظهور دراسات تحليلية لتأثر هـــــنه الاوضاع بالميكنة الصناعية • غير أن الاراء التي قيلت في ذلك الوقت اتجهت اما الى التشاؤم واما الى التفائل • فآدم سمت Adam Smith (١٧٢٣ \_ ١٧٩٠) مثلا يرى أن الميكنة الصناعية تعمل على رخاء جميع الافراد في المجتمع بما في ذلك الطبقات الدنيا من الشعب • أما دافيد ريكاردو D. Ricardo (١٧٢٢ \_ ١٧٧٢ \_ ١٨٢٣ ) فرجح أن الصناعة ستعمل في أغلب الاحيان في غير صالح العمال • فلقد كان يرى أن زيادة الاعتماد على الالات والماكينات سيؤدى الى عدم الاعتماد على الجهد البشرى في الصناعة مما سيضر بحياة العمال والطبقات الشعبية الدنيــــا •

۲ ـ ومن أهم الموضوعات التي تناولها مفكرو هذه الفترة أيضا دراسة الاثار الاجتماعية للعمل الصناعي • فقام أندريه أور A. Ure | ١٧٧٨ | (١٨٠٩ - ١٨٠٥ ) الاثار الاجتماعية للعمل الصناعي • فقام أندريه أور الاجتماعية برودون المركس P. Y. Broudhon ) بدراسة أثر تقسيم وكارل ماركس K. Marx ) بدراسة أثر تقسيم العملية الانتاجية وتبسيط الجهد البشرى اللازم لخدمة جزئيات العمل في القضاء على مستويات المهارة العمالية (معلم ـ صانع ـ صبى ) وتعميم مستوى القضاء على مستوى العامل نصف الماهر الذي تحتاج اليه الالة لخدمتها • كما واحد هو مستوى العامل نصف الماهر الذي تحتاج اليه الالة لخدمتها • كما اهتم بردون وماركس وفريدرك انجلز F. Engels

R. Dahrendorf, a. a. o., s. 20 - 25

بموضوع آخر فى هذا المجال اذ حاولوا توضيح أسباب اغتراب الانسان الذى يعمل فى المصانع على ماكينات تسيره ولا يسيرها ، يحتاج اليها ليعمل عليها ولا يملكه ،

۳ - أما الموضوع الثالث الذي اهتمت به الدراسات الاولى في موضوع هذا الفرع المتخصص من علم الاجتماع فلقد كان توضيع أثر الانتاج الصناعي في ظهور الصراع من أجل المصالح في المجتمع • فلقد انصبت دراسات لكلود هنري دي سان سيمون C. - H. de saint - smon ( ۱۷٦٠ – ۱۷٦٠ ) وللورنس فون شتين L. Von Siein ( ۱۸۹۰ – ۱۸۹۰ ) ولكارل ماركس ثم من بعدهم في نهاية القرن التاسع عشر الفابيون الانجليز وكتاب السياسية الاجتماعية الالمان ، انصبت دراسات لهم على توضيح الفروق بين أصصحاب رأس المال والاجراء ، والبرجوازية والبروليتاريا ، وأصحاب الاعمال والعمال •

ومع بداية القرن العشرين تميزت الدراسات في موضوع هذا الفرع المتخصص بمزيد من الاهتمام والرغبة في دراسة الاثار الاجتماعية للتصنيم ودراسة الوحدات الانتاجية على أساس من الاطار المنهجي لعلم الاجتماع في ذلك الوقت فجاءت دراساتهم أقرب الى النظريات الاجتماعية العامة منها الى النظريات الاجتماعية ( السسيولوجية ) فقدم تور شتين فيبلن T. Veblen ( ١٨٥٧ ــ ١٩٢٩ ) في أمريكا دراسة عن الوظيفة الاجتماعية لطبقة أصحاب B. Webb الاعمال وعن مصالحها وقيمها • ودرس كل من سدني وب ( ۱۸۵۹ ـ ۱۹۶۷ ) وزوجت باتریشیا وب ( ۱۸۵۸ ـ ۱۹۶۳ ) وریتشارد هنري توناي R.H. Tawney في انجلترا أوضاع عمال الصناعة ووظيفتهم الاجتماعيــة · أما اميــل دوركايم E. Durkheim ( ١٩١٧ ــ ١٩٩٧ ) في فرنسها فدرس موضوع تقسيم العمهل الاجتماعي وفي ألمانيا قهدم کل من جوستاف شمولر G. Schmoller ( ۱۹۱۷ – ۱۹۲۷ ) وفـــــرنر M. Weber سومبارت W. Sombart ( ۱۹۶۱ – ۱۹۶۱ ) وماکس فیبر ( ١٩٦٠ - ١٩٦٠ ) دراسات عن الوحدات الانتاجية الصناعية • غير أنأغلب هذه الدراسات كانت دراسات اجتماعية عامة أكثر من أنها دراسات تخصصية في علم الاجتماع ، وحيث كان لها هذه الصفة كانت لخدمة أغراض منهجيـة في اطار علم الاجتماع العسام منها لنظريات اجتماعية ( سسيولوجية ) عن التصنيع •

وبفضل دراستين قامتا في غير مجال علم الاجتماع نها مزيد بالاحساس باهمية موضوع علم الاجتماع الصناعي • وكانت أولى هاتين الدراستين دراسة المهندس فريدرك تيلور F. W. Taylor ( ١٩٥٥ – ١٩٥٥ ) التي أثارت من المناقشات بين مفكرى العلوم الاجتماعية ما أدى الى ضرورة قيام علم اجتماع التصنيع كفرع متخصص • فلقد افترض تيلور أن الحافز الوحيد

الذى يدفع العامل الى العمل هو الاجر • وبنى على ذلك اننا لو قصرنا أى زيادة فى إلانتاج لحققنا بنالك أعلى انتاجية ممكنة للعامل ، وبالتالى لنال العامل ما يرضيه متناسبا مع جهده ، ولنال صاحب العمل ما يحقق له أقصى قدر ممكن من الربع •

ولقد أثارت آراء تيلور هذه كثيرا من النقد والتساؤلات عما اذا كان الاجر حقا هو الحافز الوحيد للعمل • ولاهتمام كثير من علماء الاجتماع الانساني بهذا الموضوع تبلورت أهمية وضرورة قيام دراسات تخصصية من جانب العلوم الاجتماعية المختلفة بيا في ذلك علم الاجتماع بدراسة هذا الموضوع •

وكانت الدراسة التي قام بها عالم النفس التون ماييو ( ١٩٨٠ – ١٩٣٩ ) من أهم الدراسات التي بلورت موضوعات الدراسة في علم اجتماع التصنيع كفرع متخصص • فلقد بدأ ماييو في عام ١٩٢٨ مجموعة من الدراسات التجريبية عرفت باسم مجموعة تجارب هاوثورن نسبة الى مصانع هاوثورن التابعة للشركة الغربية للكهرباء في شيكاغو • ويهمنا من هسنه التجارب النتائج التي ظهرت في مراحلها الاخيرة والتي ألقت الضوء على أهمية دراسات علم الاجتماع للاجتماع الانساني المتأثر والمؤثر في التصنيع مما أدى الى مزيد من الاحساس باهمية تخصصية لدراسة فرعية لعلم الاجتماع عسن التصنيع • فلقد توصلت هذه التجارب الى أن :

۱ ـ الحياة الاجتماعية للبالغين تتأثر الى حد بعيد بنوع وظروف العمل الذي يقومون به ذلك انها تحدد حاجاتهم ومكانتهم الاجتماعية وتصرفاتهم ٠

٢ ــ العامل عضو في مجموعة من الافراد تحدد أهدافه في العمل وهي ليست دائما مجموعة الافراد الرسمية ٠ اذ قد ينتهى الى مجموعات غيررسمية أيضا ٠ وقد تتعارض أحيانا أهداف الجماعة غير الرسمية مع أهداف الجماعة الرسمية من جانب ومع الاهداف الخاصة للعامل من جانب آخر ٠ وعلى العامل أن يوفق بين تحقيق أهداف جماعته الرسمية وأهدافه الخاصة من العمل وأهداف جماعته غير الرسمية ٠ فاذا كان هدف العامل الحصول على الاجرفهو مستعد أحيانا للتضحية بهذا الهدف في سبيل تحقيق هدف آخر لجماعته غير الرسمية عندما يؤيدها مثلا في الحد من سرعة العمل ( فرملته ) لخلاف بين أفرادها وبين رئيس العمل ٠

ويرجع السبب فى ذلك الى أن الجماعات غير الرسسمية تعطى الامان وتشكل بذلك سلوكه الاجتماعى فى وحدة الانتاج وتحدد أيضا جهده الانتاجى فيهسا .

٣ ـ تتأثر انتاجية العامل بما يناله من مكانة اجتماعية رسمية داخـل المصنع اذ أنها تشعره بالامان الذى لا يقل أهمية عن الاجـــر الذى يتمناه أيضـــا •

٤ ــ قد تكون شكاوى العمال نتيجة عدم قدرتهم على التوافق معالتنظيم
 الخاص بالوحدة الانتاجية ٠

ولكن على الرغم من أهمية تجارب التون ماييو بالنسبة لتوضيح مجال دراسة علم الاجتماع عامة ولتوضيح موضوعات الدراسة في علم الاجتماع الصناعي خاصة ، غير أنها كانت في مدلولها أقرب الى الدراسة النفسية منها الى الدراسة الاجتماعية ، أو لنكون أكثر انصافا كانت دراسة تكاملية راعت بطريق الصدفة العلمية منهج علم الاجتماع · ومع ذلك فلهذه الدراسة فضل فتيجة ما قدمته من نتائج وما أثارته من نقد ومناقشات علمية \_ توضيح معالم علم الاجتماع الصناعي وبيان أهمية المزيد من التخصص فيه ·

وتعتبر أول دراسة منهجية متكاملة عن علم الاجتماع الصناعي ودراساته هي تلك المحاولة التي قام بها جوتز بريفز ـ والمشار اليها في بداية هـــنه المقالة ـ تحت اسم (علم اجتماع وحدات الانتاج) • وواضح من هذه التسمية أنها اهتمت بوحدات الانتاج في عمومها وان ركزت في الواقع على وحــدات الانتاج الصناعي فقط ، ولم تهتم بغيرها من وحدات الانتاج الاخرى •

ولقد تبعت هذه المحاولة محاولات أخرى لعل أهمها محاولة ميلر وفورم D. C. Miller & V. H. Form والتي انتهت بوضعهما لكتاب ( علم الاجتماع الصناعي ) في عام ١٩٥١ ومحاولة يوجين شنيدر E. V. Schneider في عام ١٩٥٧ الذي أصدر كتاب باسم ( علم الاجتماع الصناعي ) والذي راعي فيه منهجية علم الاجتماع المعاصر • وترتبط دراسات علم الاجتماع الصناعي الحديثة في أمريكا بأسماء ككابلو Th. Caplow وولبرت مور W. Moore وفي انجلتوا ببراون J. A.C. Brown وذلك على الرغم من أنه مسل المتخصصين في علم النفس الاجتماعي ) ، وفي فرنسا بفريدمان G. Friedman وفى ألمانيا برالف دارن دورف R. Dahrendorf وفورستن برج وعيرهم • أما في الوطن العربي فلقد قدم حسن الساعاتي العديد من البحوث في اطار هذا العلم وأهمها بحثه الميداني عن ( التصنيع والعمران ) في عام ١٩٥٨ ، كما صدر له كتاب ( علم الاجتماع الصناعي ١٩٧١ . ولقد كانبعث عبد العزيز عزت والذي نشر في عام ١٩٦٠ تحت اسم ( الاجتماع الصناعي ) أول محاولة بالعربية لعرض جانب متكامل من دراسات هذا التخصص على المستوى النظرى • ويعد كتاب عبد الباسط محمد حسن ( عسملم الاجتماع الصناعى ) أكثر المؤلفات العربية الحديثة مراعاة لمنهج علم الاجتماع المعاصر ( ١٩٧٣ م ) •

ورغم أن تصنيف موضوعات الدراسة في هذا الفرع المتخصص من علم الاجتماع \_ علم الاجتماع الصناعي \_ تختلف من بلد الى آخر حسب الاهمية التاريخية والمعاصرة لمسائل البحث والدراسة فهناك شبه اتفاق على الجوانب الاساسية للدراسة في هذا الفرع وأول موضوعات الدراسة في هذا الفرع هو دراسة المصنع كتجمع انساني أو نسق اجتماعي ودراسة ما فيه من أدوار اجتماعية ودراسة تنظيمية والنظم البنائية الاساسية المؤثرة عليه وصلتها بالنظام الاجتماعي ، أي أن هذا الموضوع عبارة عن دراسة ( البناء الاجتماعي للمصنع ) ، وهذا الموضوع يعد مدخل لدراسة علم الاجتماع للصناعة ،

أما الموضوع الثانى فهو أيضا متصل بدراسة المصنع ولكنه يركز على دراسة المسائل الاجتماعية ( السسيولوجية ) التى تواجه الانسان والعلاقات الاجتماعية فيه • فندرس مسائل التوظيف والاجر وديمقراطية الادارة والاشراف • ويهتم علم الاجتماع فى دراسته لهذه الموضوعات بدراسسة الصراع الاجتماعى والانحراف الاجتماعى والتنظيم الاجتماعى •

اما الموضوع الرئيسي الثالث في الدراسة في هذا الفرع فهو دراسة أثر وجود العاملين في وحدات الانتاج الصناعي \_ المصنع \_ في حياتهمالاجتماعية خارجة ، أي دراسة مايعرف بعلاقات خارج النسق الاجتماعي ، أي في المجتمعات الاجتماعية الاخرى التي ينتمي اليها وتؤثر وتتأثر بوجوده في المصنع كالنقابات والاسرة والمجتمع المحلي والدولة ، غير أن الابحاث التجريبية ( الامبريقية ) في هذا المجال تركز على موضوعات بذاتها دون التوسع في دراسة كل جوانب هذه التجمعات الاجتماعية لاهتمام فروع متخصصة من علم الاجتماع بها ، فمثلا في النقابات نجد الاهتمام مركز حول موضوع الصراع مع أصحاب الاعمال ، أما في الاسرة فيحتل موضوع عمل المرأة المكان الاول ، وفي المجتمعات المحلية يهتم الباحثين بموضوع الهجرة الى مراكز التصنيع سواء المجتمعات المحلية يهتم الباحثين بموضوع الهجرة الى مراكز التصنيع سواء الصراع الطبقي بين البورليتاريا والبرجوازية يحتل مركز الصدارة ، وانكان قي الموق بين المجتمع الصناعي ومجتمع الصناعة أو مجتمع التصديع تحليل الفرق بين المجتمع الصناعي ومجتمع الصناعة أو مجتمع التصديع والمجتمع المتقدم بدأ يأخذ اهتماما أكبر في الوقت الحاضر .

| •. |  |  |  |
|----|--|--|--|
|    |  |  |  |
|    |  |  |  |
|    |  |  |  |

لانيا: في البحوث الاجتماعية الميدانية

# مواقف الطلبة

| ص | التخصي | إزاء |
|---|--------|------|
|   | دواسِح | 1    |
| ل | 4      | والع |
|   |        |      |

د. با قرا لحسنمے کلیة التربیة ۔ جامعة الفاتح



## اولا \_ تمهيــــد :

#### ١ \_ هدف البحث :

تتضمن الصفحات الاتية نتائج مسع اجتماعي ، كنا قد أجريناه ، في أوائل عام ١٩٧٥ م ، على طلبة (١) السنتين الاولى والثانية بكلية التربيــة بجامعة الفاتح (طرابلس ـ سابقا ) في الجمهورية العربية الليبية ، بهــدف الكشف عن مواقفهم (٢) ازاء تخصصهم الدراسي وتطلعاتهم نحو مستقبلهـم المهنى ، من جهة ، ومعرفة العوامل التي تلعب دورا في تشكيل وبلورة هذه المواقف ، وما اذا كان من الممكن توجيهها بحيث تلبى حاجات ومتطلبات التنمية من الاختصاصات المهنية المختلفة ، من جهة أخرى • ولقد كان الغرض من قصر البحث على طلبة السنتين المذكورتين استبعاد أثر عامل التدريب (٣) على مواقفهم ازاء القضايا المبينة آنفا ٠ حيث أن التعليم ــ في وقتنا الحاضر ــ لم يعد شيئًا كماليا ، كما كان ينظر اليه في الماضي ، بل أضحى أداة لبناء البشر واعدادهم مهنيا واجتماعيا ليصبحوا أعضاء نافعين في وطنهم ومجتمهم . وكما أن للانسان رغبات وقابليات ، فان للمجتمع حاجات ومتطلبات تتجـدد وتتنوع وفقــا لتطوره ٠ وتــكون الحاجة ، في المجتمعات الناميـــــة ، لبعض التخصيمات ، وخاصة الفنية منها ، أكثر الحاحا ، حيث تتوقف عليها مشاريع التنمية ، من جهمة ، ويصعب توفيرها من الخارج ، نظرا لندرتها وصعوبة الحصول عليها ، من جهة أخرى ، ولهذا وجب التخطيط للتوفيق بين حاجات المجتمع ومتطلباته ، وحاجات الافراد ورغباتهم ، بحيث يتمكن الفرد من الاتجاه الى انماء قابلياته بالشكل الذي يعود عليه وعلى أسرته ومجتمعه بالخير العميم ٠

فاذا كان الامر كذلك ، فما هي مواقف الطلبة ازاء تخصصهم الدراسي ؟

وما هي مواقفهم وتطلعاتهم نحو مستقبلهم المهني ؟ وما هي العوامل التي تؤثر في تشكيل وبلورة هذه المواقف ؟ وما هو السبيل الى احداث تغيير أو تعديل في هذه المواقف ؟ وهل يمكن توجيه هدفه المواقف بحيث تلبي حاجات ومتطلبات التنمية الاقتصادية والاجتماعية من مختلف التخصصات المهنية في البلاد ؟ وكيف ؟ • •

#### ٢ \_ طريقة البحث :\_

لقد اعتمدنا في جمع بيانات هذا البحث على استبيان questionnaire أعد خصيصا لهذا الغرض ، احتوت استمارته في البداية على (٢١) سؤالا ، وحيثما روعي في تصميمها وصياغتها أن تكون الاسئلة مقننة قدر الامكان ، وحيثما تطلب الامر ذلك و ولهذا فقد كان القسم الاعظم منها من النوع المغلق Closed أو المتعدد الاختيار Multiple Choice والقسم ألباقي منها من النوع المفتوحة المفتوح المفتوح وصع الاسئلة المفتوحة المفتوح الحصول على بعض الاجابات الحرة من قبل الطلبة المبحوث عنهم و وبغيسة التأكد من صلاحية الاستبيان المذكور ووضوح أسئلته ، فقد تم اجراء اختبار قبلي العلبة ، اختيروا عشوائيا مما أدى الى ادخال بعض التعديلات عليه ، وحذف سؤالين منه ، فأصبح عدد أسئلته (١٩) سؤالا ، قبل استخدامه بصورته النهائية ،

#### ٣ ـ عينة البعث : ـ

لقد بلغ عدد الطلبة الذين وافونا باجاباتهم على الاستبيان المذكور ،حتى نهاية الفترة المحددة لجمع البيانات ، (٤٣٤) طالبا وطالبة من مختلف فروع التخصص العلمية والانسانية بالكلية ، أى أن نسبة الاستجابة كانت ٦٤ بالمائة بالنسبة لطلبة السنة الاولى ، و ٣٦ بالمائة بالنسبة لطلبة السنة الثانية ، و ٥٦ بالمائة بالنسبة للمجموع ، وكانت أعمار هؤلاء الطلبة ( المسمولين بالبحث ) تتراوح بين فئة ( ٢٠ سنة أو أقل ) وفئة ( ٣٠ سنة فأكثر ) بمتوسط حسابي مقداره ( ٢١ ، ٢٢ ) سنة ، وانحراف معياري ( ٥٤ ، ٣ ) أما توزيع أفراد العينة حسب جنسهم ، فكان كالاتي : ٦٧ بالمائة طلبا و ٣٣ بالمائة من المتزوجين ، و ٧٧ بالمائة ممن لم يسبق لهم الزواج ، أي من العسسان ،

مما تقدم يتبين ، أن الخصائص العامة للافسراد المكونين لعينة البحث تمثل خصائص المجتمع الطلابى المراد دراسته ، من حيث توزيعهم حسب المجنس ، والسن والحالة الزواجية ، والتخصص ، ومرحلة الدراسة ، أما عامل الدين ، فهو ثابت بالنسبة للجميع · هذا ، اضافة الى أن حجم العينة كان من الكبر بحيث بلغ نسبة ٦٠ بالمائة من المجتمع الاصلى · وعليه ، يمكن الاطمئنان ـ الى حد كبير ـ الى صحة تمثيل هنده العينة لافراد المجتمع المبحوث عنه ·

#### ثانيا \_ نتائج البحث:

لقد أمكن تجميع العناصر التي تغطى سائر مواقف الطلبة ازاء التخصص الدراسي والعمل المهنى الى صنفين رئيسين ، هما :

- ١ ... مواقف الطلبة ازاء التخسيص الدراسي ٠
  - ٢ ـ مواقفهم ازاء العمل المهنى ٠

وحيث أن البحث يهدف الى استقصاء مواقف الطلبة ، بصورة عامة ، بصدد القضايا التى أمكن تجميعها فى المرضوعين المبينين فى أعلاه ، لذا ، فقد ارتأينا الاكتفاء بعرض النسب المئوية للاجابات ، دون الدخول فى التفاصيل الاحصائية المعقدة ، نظرا لان المجال لا يتسم لها فى هذا البحث المقتضب •

ولما كأن البحث يتعلق ، أساسا ، بمواقف الطلبة الذين لا زالوا في أولى مراحل دراستهم الجامعية ، فقد أسهبنا \_ نسبيا \_ في شرح مواقفهم اذاء التخصص الدراسي واكتفينا بمناقشة مواقفهم ازاء العمل المهني بشيء من الايجاز • وسنبدأ \_ الان \_ بمناقشة النتائج المتعلقة بالصنف الاول من هذه المواقف •

#### ١ \_ مواقف الطلبة ازاء التخصص الدراسي :-

لقد أسفر البحث في مواقف الطلبة ازاء تخصصهم الدراسي عن عسدة نتائج ، يمكن اجمالها في ثلاث موضوعات فرعية ، هي :

- ( أ ) مواقفهم ازاء فرع التخصص ٠
- (ب) مواقفهم ازاء حاجة البلد الى الاختصاص ورغبتهم فيه ٠
  - ( ج ) مواقفهم ازاء كيفية اختيار التخصص ومتى البدء به ٠

وسنتكلم عن كل من هذه الموضوعات الثلاث فيما يلى بشيء من التفصيل النسيبي ٠

#### ( 1 ) مواقف الطلبة ازاء نوع التخصص :

لقد أظهر البحث أن هناك ميلا نحو الانسانيات • ويتضح ذلك ، بجلام، من مقارنة نسب توزيع هؤلاء الطلبة بحسب تخصصهم الدراسي الحالي ( الجامعي ) ، من جهة ، وتخصصهم الدراسي السابق على الجامعة ، من جهة أخرى ٠ حيث كشف البحث أن مجموع الطلبة المقبولين في الاقسام العلمية المختلفة في الكلية يمثلون نسبة ٢٥ بالمائة ، في حين أن خريجي القسم العلمي منهم في مرحلة الدراسة قبل الجامعة يمثلون ٢٨ بالمائة ، وإن المقبولين منهم في الاقسام الانسانية يشكلون نسبة ٧٥ بالمائة ، في حين أن خريجي القسم الادبي منهم في المرحلة السابقة على الجامعة يشكلون نسبة ٧٢ بالمائة ٠ ومعنى هذا ، أن هناك ٣ بالمائة من المجموع الكلي للطلبة المشمولين بالبحث من ذوى التخصص العلمي في دراستهم الثانوية ، دخلوا ، أو أدخلوا ، في أقسام دراسية في الكلية ، مغايرة لتخصصهم الدراسي السابق • أي أن هناك اتجاها طفيفا لدى الطلبــة لتغيير مواقفهم السـابقة ازاء نوع تخصصهم الدراسي(٤) لصالح الدراسات الانسانية في الكلية ، على الرغم من أنمتطلبات خطط التنمية في الجمهورية العربية الليبية تستلزم التوسع الكبير في قبول الطلبــة في مختلف التخصصات العلمية • ولهـذا ينبغي اســتخدام نظام للحوافز(٥) من شأنه توجيه الطلبة الى هذا السبيل ، وفقا لمقتضيات خطط التنمية الشاملة في البلاد وحاجتها الى الكوادر الفنية اللازمة لتحقيق النهضة الاجتماعية والاقتصادية والعمرانية المتوخاة في الجمهورية (٦) ٠

#### (ب) مواقف الطلبة ازاء حاجة البلد الى الاختصاص ورغبتهم فيه:

ولو بحثنا مدى انسجام قبول الطالب فى قسمه الدراسى بالكلية ورغبته فى التخصص فى ذلك القسم ، لوجدنا أن ٧١ بالمائة من الجنسين أوضحوا أن قبولهم فى قسمهم الدراسى كان منسجما مع رغبتهم فيه ، وأن ٢١ بالمائة منهم ذكروا عكس ذلك و وهذه ظاهرة عامة لا تقتصر على هذا البلد فحسب ، وأنما تشمل مختلف دول العالم • ذلك أن ديمقراطية التعليم - كما هو معلوم - وفرت للطالب فرصة حصوله على الدراسة الجامعية ، أن هسو أراد ذلك ، ولكنها لم توفر له - فى نفس الوقت - فرصة اختياره لنوع الدراسة التى يرغب فيها ، حيث أن الانتماء الى ( الفروع التى تؤدى دراستها الى الوصول الى مراكز القوة أو المهن ذات الافضلية لم تعد طوع اختيار الطالب شسسان الدراسات التى تؤدى الى المهن ذات المستوى المتوسط ) (٧) •

ولو ألقينا نظرة على توزيع النسب المذكورة آنفا حسب الجنس ، لوجدنا أن الطالبات كن أكثر حظا من الطلاب في توافق رغباتهن مع عملية قبولهن في الاقسام الدراسية المختلفة بالكلية ، لان ٧٧ بالمائة منهن أشرن الى انسجام

نتيجة قبولهن ورغبتهن ، مقابل ٦٩ بالمائة من الطلاب ، في حين أن ١٧ بالمائة من الطالبات ذكرن عكس ذلك ، مقابل ٢٤ بالمائة من الطلاب ، ولعل منالمكن تفسير ارتفاع نسبة توافق الطالبات في هذا الصدد الى ميلهن عموما الى الدراسات الانسانية ، لاستعدادهن الجسمي والنفسي والاجتماعي لتلك الدراسيات ،

وفي سؤال عن مدى انسجام عملية قبول الطالب في الكلية مع رغبته للدراسة فيها ، أظهر البحث أن ٦٠ بالمائة فقط من مجموع أفراد العينةأجابوا بأن قبولهم فيها كان منسجما مع رغباتهم ، وأن ٣٥ ٪ ذكروا عكس ذلك ، وامتنع ٥ بالمائة عن الادلاء بأية اجابة ٠ وهذا يعنى أن أكثر من ثلث مجموع الطلبة المسمولين بالبحث أعربوا عن أن قبولهم في الكلية كان ضد رغباتهم الشخصية ٠ وهذا الموقف، بطبيعة الحال من شأنه أن يؤثر على سير التدريسات في الكلية ، من جهة ، وعلى المستوى العلمي والجو النفسي فيها ، من جهسة أخرى ، اضافة الى اثاره السلبية الاخرى البعيدة المدى ، والتي تكشف عن نفسها ، بشكل خاص ، عند تخرج هؤلاء الطلبة – المعنيين هنا – من الكلية ، وقيامهم بممارسة مهنة لا تتفق مع ميولهم ورغباتهم أساسا ٠ ولهذا ينبغي العمل على تعديل مواقف هؤلاء الطلبة وتوجيهها الاتجاه المطلوب ، ومن المكن العمل على تعديل مواقف هؤلاء الطلبة وتوجيهها الاتجاه المطلوب ، ومن المكن الاستعانة بوسائل الاعلام المختلفة في سبيل تحقيق هذا الغرض(^) ٠

ولو فحصنا توزيع الطلبة المقبولين في الكلية بدون رغباتهم ، لوجدناهم موزعين على مختلف أقسام الكلية ، وبنسب متباينة · حيث كشف البحث أن قسمي ( الخدمة الاجتماعية ) و ( الفلسفة والاجتماع ) قد نال كل منهما أعلى نسبة من عدم الرضا ( ٢٠ بالمائة من مجموع الطلبة ) ، يلي ذلك قسسم ( الجغرافيا والتاريخ ) ١٦ بالمائة ، في حين أن قسم اللغة الانجليزية كان أقل الاقسام في هذا الصدد وأكثرها قبولا من الطلبة ، ويليه في ذلك قسسم اللغة الفرنسية · ويمكن تفسير هذا الرضا الذي يكاد يكون مطلقا بالنسبة لهذين القسمين الاخيرين ، بأن القبول فيهما يتم عن طريق الانتقاء ، وان عدد الطلبة فيهما قليل نسبيا ، وأن برنامجهما الدراسي يحتوى على حوافز مس شأنها اغراء الطلبة على الانتساب اليهما ، كما هو معلوم ·

أما بالنسبة لقسمى ( الفلسفة والاجتماع ) و ( الخدمة الاجتماعية ) ، فنجد أن الطلبة فيهما كانوا يتكدسون ـ خلال فترة البحث ـ بشكل يلفت النظر ، وخاصة بالنسبة لطلبة السنة الاولى ، حيث كان عدد أفراد كل فصل منهما يكاد يربو على ٦٠ و ٧٠ شخصا على التوالى ، الامر الذي لا يتوافق مع الاسس التربوية الحديثة ، من ناحية ، ولا يكاد يحقق الانسجام (٩) المطلوب في داخل الفصل الدراسي الواحد ، من ناحية أخرى ، خاصبة وأن بنايات

الفصول نفسها ليست مؤهلة أصلا لاستقبال أعداد كبيرة من الطلبة ، نظراً لصغرها وضيقها وقدم مبانيها ٠ اضافة الى أن القبول في القسمين المذكورين - كما أظهر البحث - لم يراع فيه رغبات الطلبة وميولهم في التخصص الدراسي المعنى ، بقدر الاهتمام بعملية قبول اعداد من الطلبة في الكلية ، لا مجـــال لقبولهم في اقسام أخرى • وربما جاز تعميم هذه القاعدة على عملية قبــول الطلبة في الكلية بشكل عام ٠ حيث أن الطلبة الوافسدين اليها - في الاعم الاغلب \_ هم البقية الباقية من الطلبة الذين لم يتم قبولهم في أي من الكليات الاخرى ، فنسبوا الى كلية التربية لكي يحصلوا على شهادة جامعية تحقق لهم اتجاهات ومواقف الطلبة الحائزين على الشهادة الثانوية وكيفية توزعهم على مختلف الكليات في الجامعة • حيث نجد أن المتفوقين منهم من ذوى المعدلات الباقون من ذوى المعدلات الواطئة نسبيا فيتم قبولهم في الكليات الانسانية ، ومنها كلية التربية • وتجدر الاشارة هنا ، إلى أن كلية التربية ليس لها الخيار في ذلك ، حيث أنها مضطرة لقبول هذه الاعداد من الطلبة \_ على علاتهم \_ نظرا لحاجة البلد الماسة الى كادر كبير من المعلمين الذين تقع عليهم مسئولية الاضطلاع بنشر رسالة العلم والمعرفة في مختلف أرجاء القطر • وهنا نجد أن عامل الكم قد تغلب على عامل الكيف في هذا المجال(١٠) ٠

والواقع ، أن هذه الظاهرة ليست فريدة في بابها ، كما أنها ليسست مقتصرة على هذا البلد دون سواه ، بل على العكس من ذلك تمساما ، اذ أن التعليم في العالم العربي كله ، خاصة ، وفي دول العالم الثالث ، عامة ، وحتى في دول معينة من العالم المتقدم ، نراه يعاني من هذه المشكلة(١١) ، ويبدو ، أنه لا مغر لنا \_ في الوقت الحاضر ، على الاقل \_ من التسليم بالامر الواقع ، مع محاولة رفع المستوى التعليمي \_ في جميع مراحله \_ بنفس الوقت ، على اعتبار أن التعليم شبكة متصلة الحلقات ، وبناء يعتمد بعضه على بعض ، وكل مترابط الاجزاء ، فلا يجدى \_ والحالة هذه \_ الاهتمام بالجزء دون الكل ، حيث أن الكل أعم وأشمل وأهم ، فيجب الالتفات اليه بمجموعه واصلاحه بكليتسه ،

وهذا الامر لا يتأتى بمجرد توافر النية الحسنة أو الرغبة فى هسسذا الاصلاح ، وانما يستلزم بالضروزة بوافر وتظافر الجهودالخيرة والمخلصة لوضع أسس علمية جديدة يتم بموجبها تقويم نظام التعليم برمته جسسلة وتفصيلا ، وتبيان وتحسديد أحدافه ، ومضامينه ، وغاياته ، ووسائله ، ومناهجه ، ومفرداته ، ان تحديد الفاية من التعليم تشكل نقطة البداية فى هذه العملية ، ان الجواب على سؤال : (ماذا نبغى من التعليم ؟)(١٢) يتوقف عليه تحديد الهدف من العملية التعليمية ، وبالتالى ، انارة السبيل الموصل

لذلك الهدف ، والذي يختلف باختلاف الجواب على ذلك السؤال · والمجال لا يتسع هنا للمزيد من الخوض في هذا الموضوع ، حيث أنه ليس من نطاق بحثنا الحاضر ، اذ انه يدخل ضمن اختصاص فلسفة التربية ، التي تستمد حيادة حي من الفلسفة الاجتماعية للبلاد ، وتتحدد على ضوئها ·

ويجدر أن نشير هنا ، إلى نقطة تعتبر من الدعائم الاساسية للعمليسة التربوية ، الا وهي ( الوضوح ) ، أى وضوح الهدف التعليمي ، وضوح السبيل الى ذلك ، وضوح المناهج والكتب ومفرداتها ، وباختصار ، الوضوح في كل شهيمه .

والوضوح هنا يعتبر جزءًا من المعرفة ، بلي هو أساس المعرفة • أذ كيف يمكن للانسان أن يعرف شيئا ، اذا لم يكن ذلك الشيء واضحا لديه ؟ ٠٠ ويمكن الاستعانة ، في الوقت الحاضر ، بأجهزة الاعلام ، في سبيل تحقيق هذه الغاية ٠ حيث كشف البحث أن ٥٧ بالمائة فقط من مجموع العينة كانوا يعتقدون بأن لديهم فكرة واضحة مسبقة عن موضوعات التخصص في أقسام الكلية المختلفة ، ولكن بعد التحاقهم بالكلية ، تبين أن ٣٨ بالمائة فقط مــن المجموع المذكور وجدوا أن فكرتهم السابقة كانت منطبقة على واقع الحال ، أما الباقون ، ومنهم ٥٢ بالمائة وجدوها عكس ذلك ، وامتنع ١٠ بالمائة عن الاجابة٠ وفضلا عن ذلك ، نجد أن ٧١ بالمائة من مجموع الجنسين أفصحوا بأنهم كانوا بحاجة الى معلومات أكثر عن الكلية وموضوعات التخصص الدراسي فيها(١٣)٠ وهذه نسبة عالية ، اذ تقرب من ثلاثة أرباع العينة ، لا سيما وأن هناك ٧بالمائة ممتنعون ، وهم .. في الاعم الاغلب .. ممن لم تكن لديهم معلومات مسبفة عن الكلية ، ولكنهم لم يفصحوا عن ذلك ، ربما لاعتباره نقصا يعابون عليه ، أو ما شاكل ذلك ، في حين أن ٢٢ بالمائة فقط ، أعربوا عن عدم حاجتهم الى معلومات أخرى عن الكلية وتخصصاتها قبل التحاقهم بها ، وربما جاز تفسير ذلك بوجود عدد من المعلمين والمعلمات ، المفرغين والمفرغات ـ كليا أو جزئيا ـ لمواصلة دراستهم في الكلية • وهؤلاء بطبيعة الحال لديهم معلومات ، قد تعتبر كافية ، الى حد ما ، عن الكلية وموضوعات التخصص فيها ، لا سيما وأن معظمهم يواصل تعليمه في نفس تخصصه السابق •

### (ج) مواقف الطلبة ازاء كيفية اختيار التخصص وتعديد وقت بدايته:-

لقد أظهر البحث أن الغالبية العظمى ( ٩٤ بالمائة ) من الطلبة ، أعربوا عن وجود عدد من العوامل التي من شأنها أن تلعب دورا في عملية اختيار أو تحديد نوع التخصص الدراسي للطالب ، مثل رغبته ، ودرجاته ، وحاجة البلد الى الاختصاص ، وغير ذلك ، على أن أكثر من ثلثيهم ( ٦٩ ) بالمائة ، أكدوا على أهمية مراعاة رغبة الطالب في الاختصاص الذي ينشده وحاجة البلد الى

ذلك الاختصاص ، في حين أعرب ( ٣١ بالمائة ) منهم عن ضرورة الاقتصار على رغبة الطالب دون سواها في تحديد نوع التخصص الذي يبغيه ·

ومع أن رغبة الطالب تلعب دورا حاسما في عملية رضاه عن نوع تخصصه الدراسي ، وفي تكيفه له ، ونجاحه فيه ، الا أن البردث أظهر أن هــذا العامل ليس الوحيد في التحكم بما نحن بصدده ، بل يسهم معه عامل آخر ، هــو حاجة البلد ومتطلبات التنمية فيه من التخصصات المختلفــة • حيث أعرب أكثر من ثلثي الطلبة ( ٦٩ بالمائة ) عن ضرورة أخذ هذين العاملين ، معــا بنظر الاعتبار ، في عملية الاختيار المذكور • وغني عن البيان ، أن معرفــة الطلبة باحتياجات بلدهم من التخصصات المذكورة ، يتوقف على مدى ما يتوفر لهم من أعلام وتنوير عنها وعن مختلف ظروفها وحوافزها المادية والمعنوية •

أما بصدد تحديد وقت التخصص ، فقد أظهر البحث أن أكثر من نصف الطلبة ( ٥٨ بالمائة ) حبدوا البدء به من السنة الثانية بالكلية ، واعتبار السنة الاولى فيها بمثابة سنة تحضيرية ، يتلقون فيها مجموعة من المعلومات المختلفة كثقافة عامة تؤهلهم للتخصص – فيما بعد – على أساس من الاختيار الواعى السليم المبنى على دراية كاملة بموضوعات التخصص العلمية والانسانية من جهة ، ووفق ميولهم وقابلياتهم الشخصية ، من جهة أخرى · وهذا يعنى أن أكثر من نصف المجموع لم تكن لديه فكرة واضحة – نتيجة افتقاره للاعسلام والتنوير الكافيين – عن أقسام وموضوعات التخصص المختلفة بالكلية ، كما بينا ذلك آنفا ·

#### ٢ ـ مواقف الطلبة ازاء العمل المهنى :-

لقد سبق وبينا ، أن من أولى مهمات التعليم تهيئة الاشخاص للحياة الاجتماعية والمهنية وأوضحنا ، أيضا ، أن للمواقف دورا في توجيه الانسان لانتهاج نوع معين من التخصص دون سواه ، وفي عملية تكيفه لهذا التخصص أو ذاك واذا كان هذا الكلام ينطبق على التخصص الدراسي \_ كما رأينا \_ فانه ينطبق ، كذلك ، على العمل المهني ، أيضا ، فقد كشف الدكتور مختار حمزه \_ على سبيل المثال \_ في بحث سبق له أن اجراء عن أسس اختيارالمهنة لدى المتعلمين في ج٠م٠ع ، فبين أن نحو ٨٥ بالمائة من أصحاب المؤهلات العالية و ٧٣ بالمائة من أصحاب المؤهلات الثانوية ، حين يبحثون عن عمل ، لاول مرة، يكون ما يشغلهم ، أساسا ، هو ( اتفاق العمل مع الشهادة أو الدبلوم )(١٤) للحاصلين عليه ، وهذا أمر سليم(١٥) ، ولكن هذا الموقف يتغير \_ فيما بعد الحاصلين عليه ، وهذا أمر سليم(١٥) ، ولكن هذا الموقف يتغير \_ فيما بعد عند بحثهم عن عمل آخر ، حتى يصل بهم الامر الى التغاضي النسبي عـن مؤهلاتهم العلمية وعدم الاصرار عـلى شرط اتفاق العمل مـع المؤهلات المذكورة(١٠) ،

وفي بحثنان هذا ، أعرب ٤١ بالمائة فقط من الطلبة المشمولين بالبحث عن رغبتهم مد بعد تخرجهم من الكلية مدى العمل بمجالات التعليم المختلفة ، بما فيها التعليم الجامعي ، أى بعبارة أخرى ، أن أكثر من نصصف المجموع يرغب في تغيير المهنة التي يؤهله تعليمه للاشتغال فيها ، وهسذا موقف يستدعي التأمل . .

ان تغییر المهنة أو تبدیلها ، أو الانتقال من صنف معین من الاعمسال المی صنف آخر منه ، أمر لا ضیر فیه \_ فی حد ذاته \_ لو أحسن توجیهه ، وتم وفقا لحاجة البلاد ، اذ وجد بعض الباحثین \_ علی سبیل المثال \_ أن ٤٢ بالمائة من السویدیین یغیرون مهنهم بین سن العشرین والثامنة والعشرین مسن أعمارهم(١٧) ، وهذا ما یشیر ، بطبیعة الحال ، الی وجود الحاجة الاقتصادیة والاجتماعیة الی تلك النقلة المهنیة ، وهذا ما أكدته \_ أیضا \_ نتائج الابحاث التی قام بها عدد من الاقتصادیین من أمثال فیشر Fischer ، وكلارك با المناطق المهنیة من قطاع الزراع ـ قطاع النراع ـ قطاع النراع ـ الى قطاع الصاعة ، ومن هذا الاخیر الی قطاع الخدمات (١٨) ،

ان هذه النقلة المهنية من شأنها أن تؤدى الى ما يدعى بظاهرة الحراك الاجتماعي أو النقلة الاجتماعية Social Mobility ، فانتقال شخص ما من مهنة معينة الى مهنة أخرى أفضل منها أو أرقى منها منزلة ، بسبب التخصص وتقسيم العمل (٢٠) ، يؤدى بالضرورة الى ارتقاء ذلك الشخص من طبقته الاحتماعية إلى طبقة أعلى منها مكانة في السلم الاجتماعي(٢١) • وهكذا نجد أن التمليم أضحى ـ في عصر نا الحاضر ـ أحد العوامل الهامة في احداث التغيير في صميم الكيان الاجتماعي ، اذ يخلق حركة بين طبقاته ، وانتقالا بين أفراده (٢٢) ، هذا فيما اذا تم ذلك \_ بطبيعة الحال \_ في مجتمع يسمح بهذا الحراك ، وبتلك النقلة المهنية والاجتماعية (٢٣) . وليس بخاف على أحد مقدار ما يحتاجه هذا الانتقال المهنى من تعلم جديد ، وهو ولا ريب نتيجـــة طبيعية للتقدم العلمي في البلاد • ولهذا صارت مهمة التعليم - في عصرنا الحاضر ـ تدريب الطلبة ، بحيث يتم تأهيلهم لمهنة المستقبل ، ويضمن لهم جودة هذا التدريب ، وبالاعداد والتخصصات المهنية المختلفة التي يتطلبها المجتمع مستقبلاً ، علما بأن تخمين ذلك من الصعوبة بمكان(٢٤) ، وخاصة في مجتمع يحث الخطى نحو التنمية الشاملة ، حيث أن التطور العلمي السريم من شأنه أن يستحدث حاجات لتخصصات مهنية جديدة ، ويفضى الى تغيير كبير في ترزيع القبوى العاملة في مختلف مجالات النشساط الاجتماعي والاقتصادي في البلاد • ولهذا فالحاجة ماسة ـ في وقتنا الحاضر ـ الى ضمان استمرار وجود العناصر البشرية المدربة في المؤسسات التعليمية المختلفة ،

ولكن تحقيق ذلك أصبح من الصعوبة بمكان ، ما لم يجر العمل على استخدام نظام فعال للحوافز والاجور تراعى فيه طبيعة العمل في تلك المؤسسات ، مقارنة بمثيلاتها من المؤسسات المنافسة ، في داخل البلاد وخارجها •

#### ثالثا \_ ائخلاص\_\_\_ة:

تعنى البلدان المتقدمة بتنشئة أبنائها واعدادهم ليكونوا عدتها في مستقبلها ، وعمادها في غدها المأمول • ولذلك فهي تهييء لهم دور العلم والمعرفة بمختلف مراحلها وأنواعها ، توفر لهم فيها جوا تربويا صالحا وتدربهم على العادات الحسنة والاخلاق الفاضلة ، وتعلمهم على اتباع أسلوب المنطق والعلم في التفكير وفي مواجهة الحياة •

( وقد ورثنا ــ نحن العرب ــ من عهود الانحطاط ، تركة ثقيلة مـــن الارتباك الفكرى والفوضى في البحث ، وعدم الموضوعيسة في استخلاص الحقائق ، والتسرع ، وعدم اتباع المنهج العلمي في تعليل الامور ٠٠٠ وهذه جميعًا من ألد أعداء الحقيقة • فالفكر المنطقي الواضح ، والروح المنهجية في البحث ، هما دعامتا العقل المتحرر ، والتعليم الجيد هو الذي يمهد السبيل لهاتين الدعامتين ، وبدونه ليس من سبيل الى نهضة حضارية شاملة )(٢٥)٠ ولقد أدرك ( جون آدمز ) أهمية الدور الذي يلعبه التعليم ـ فيما اذا أحسسن توجيهه ـ في عملية البناء الاجتماعي ، ولذلك حدد أهداف التعليم بمقولتـــه الشهيرة : ( ليست الغاية من التعليم حشر أكبر قدر من المعلومات في ذهن الطالب ، بحيث تصير المدارس ( حوانيت لبيع المعرفة ) ، ويصبح المدرسون عمالا في تلك الحوانيت ، وانما الغاية منه توليد الرغبة في نفس الطالب الى فالرغبة ، اذن ، وكما هو معلوم ، عامل مهم وأساسى في نجاح العمليـــة التربوية ، من جهة ، وفي نجاح الطالب في دراسته ، وفي عمله أيضا • وهذا ، في الواقع ، لا يقتصر على الطالب فحسب ، بل يشمل ـ أيضا ـ جميع ذوى المهن الاخرى ، على حد سواء ٠

وهذا ما كشف عنه البحث ، أيضا ، اذ أكدت الغالبية العظمى من الطلبة على أهمية مراعاة الرغبة الشخصية فى التخصص المنشود • بيد أنه ، كما أن للشخص أولاعا وقابليات ، فإن للمجتمع حاجات تختلف وتتنوع تبعا لتطوره ونموه • ولهذا ينبغى التخطيط للتوفيق بين حاجات المجتمع وحاجات الاشخاص وأولاعهم ، بحيث يتمكن الشخص من الاتجاه الى تطوير قدراته بالشكل الذى يعود عليه ، وعلى أسرته ومجتمعه ، بالتقدم والازدهار • وفى هذا يقسول الدكتور البدرى : ( إن علينا ، وقبل دخول الطالب للجامعة ، أن نتأكد من أن هذا الطالب يتمتم بموهبة ، سيؤدى صقلها وتهذيبها الى قدرات تمكنه مسن

تقديم النفع لبلده في اختصاص يحتاجه ذلك البلد )(٢٧) • اذن ، فمن الناحية الاقتصادية والاجتماعية لا تقاس أهمية التعليم الجامعي بمقدار عدد الطلبة المتخرجين ، بل في نوعية هؤلاء المتخرجين ومدى كفائتهم الفنية • حيث أن النمو الكمى في التعليم ـ في حد ذاته ـ ( ليس دوما وأبدا المفتاح الذهبي للنمو الاقتصادي الاجتماعي )(٢٨) ، وانها الاهم من ذلك كله ، معرفة ( الى أي حد يساعد ذلك النمو على تكوين البواعث والمواقف والدوافع اللازمسة للتغيير الاجتماعي في شتى أبعاده ٠٠٠ والى أي حد يساعد عسلى الابداع والتجديد في بنية المجتمع )(٢٩) ٠ فالتعليم ليس هدفا قائما بذاته فحسب ، بل هو أيضًا ، ( وسيلة لخدمة الاهداف والسياسات الاقتصادية والاجتماعية في البلاد ، وبعكسه ، ينشأ اختلال في الموازنة بين تطـــور التعليم وتطور الهيكل الاقتصادى ، الامر الذي يؤدى بالتال الى بروز مشاكل تتعلق بالاستثمارات البشرية )(٣٠) • وهذا ما أظهره البحث ، حيث أبان أن هناك اتجاهات نحو الانسانيات في التعليم العالى ، لذا ينبغى تعديله بما يتناسب ومتطلبات التنمية في البلاد وحاجتها من العناصر الفنية المختلفة • كما أن البحث كشف ـ أيضا ـ عن ظاهرة أخرى ، هي أنه على الرغم من وجود هذا الاتجاء نحو الانسانيات ، كما قلنا ،وعلى الرغم من حاجة البلد الماسة الى المدرسين ، فإن كلية التربية ، ومهنة التعليم \_ عموما \_ لا زالتا بعيدتين عن تحقيق الرضا الذاتي للشباب بشكل يغريهم على الاستمرار في نفس التخصص المهنى . حيث أظهر البحث أن هناك حوالى ٤٠ بالمائة من الطلبة أعربوا عن أن قبولهم في الكلية لم يحز على رضاهم ، وأن أكثر من نصف أفراد العينة يرغبون في تغيير مهنتهم بعد التخرج •

لذا ، ينبغى العمل على تعديل هذا الاتجاه باستخدام نظام فعال للحوافز والاجور - كما قلنا - وذلك ضمانا لتوفير العناصر البشرية واستمراريتها، من جهة ، وتحسين نوعيتها ، من جهة أخرى ، فقديما قيل : (كيفما يسكن المعلم يكن تلامذته) ، وقد أثبتت الاحداث صدق هذه المقولة ، وعليه ، فالتعليم ليس حاجة لمعرفة مجردة فحسب ، بل أيضا لاكتساب وانماء القدرات الفردية والجماعية على أحداث التغيير الاجتماعي المنشود في البلاد ، والاسهام بشكل مباشر وفعال في دفع عجلات التطور والتنمية الشاملة للمجتمع ، حثيثا ، نحو الامام ، ذلك ، لاننا نخوض معركة كبيرة لاعادة بناء وطننا وأمتنا العربية ، فاذا كان بناؤنا الجديد يستوجب اعادة صياغة الحياة في مختلف جوانبها فاذا كان بناؤنا الجديد يستوجب اعادة صياغة الحياة في مختلف جوانبها ولابد أن تكون نقطة البداية فكرا وعملا متفاعلين مع هذا الواقع ، لنحسدد ما يجب تنميته ، وما يجب تطويره ، وما يجب الاستغناء عنه ، وما يجب استحداثه ، من الخ ، وهذا ما كشف عنه البحث ، حيث أعربت غالبية الطلبة استحداثه لم الغفيل جعل السنة الدراسية الاولى موحدة بالكلية ، أى بمثابتة

سنة تحضيرية يتلقون فيها عددا من المعارف والمعلومات كثقافة عسامة ، تؤهلهم للبدء في التخصص في السنة الثانية على أساس من الاختيار الواعي السليم المبنى على دراية كاملة بموضوعات التخصص العلمية والانسانية ، بشكل يتفق مع ميولهم واستعداداتهم الفطرية وقابلياتهم الشخصية • وهذا الموقف انما جاء ، بهذه الصورة ، نظرا لشعور الغالبية العظمي ( ٧١ بالمائة ) من الطلبة بحاجتهم الماسة الى أعلام ينورهم ويمكنهم \_ في ذات الوقت \_ من الاختيار السليم للتخصص المذكور •

وعليه ، فاننا نرى أن استحداث جهاز على مستوى الجامعة والكليسة تكون مهمته امداد الطلبة \_ قبل تسجيلهم \_ بالمعلومات اللازمة عن كلمايتعلق بالجامعة وكلياتها ، وأقسامها ، وأساتذتها ، ومؤسساتها العلمية المختلفة ، وعن مدى حاجة البلد لفروع التخصص المذكورة ، وفرص التعيين والامتيازات المتاحة للمتخرجين من كل منها ، ٠٠٠ الغ ، من شأنه أن يساعد الطالب على اتخاذ قرار سليم بشأن انتقاء نوع تخصصه الدراسي والمهني ، وفي حالةعدم امكان تحقيق ذلك ، فلا بأس من تنفيذ اقتراح الطلبة الرامي الى توحيد الدراسة في السنة الاولى بالكلية ، والبدء بالتخصص اعتبارا من السسنة النانية فيها ،

# مما تقدم ، يمكننا \_ اذن \_ ان نستخلص ونعمم النتيجة التالية :

۱ – ان مواقف الطلبة ازاء اختيار نوع التخصص الدراسى ، والعمل المهنى ، بعد التخرج ، تتحدد – الى حد ما – بمدى ما يتوفر لهم من اعلام وتنوير عن الظروف والحوافز المتعلقة بالتخصص المذكور •

٢ ــ ومن الممكن توجيه هذه المواقف ، لتلبية متطلبات التنمية ، باعلام
 كفوء ، ونظام فعال للحوافز والاجور ٠

#### الهوامش والمراجسيع

ا ـ نود أن نشير الى أننا اصطلحنا على كلمة طلبة لتعنى الجنسين :
 طلابا وطالبات ، معا • وعليه فينبغى فهمها بهذا المعنى أينما وردت فى هذا البحث •

۲ - يجدر التنبيه الى أننا اصطلحنا على استعمال كلمة ( مواقف )لتعنى نفس المدلول الذى يتضمنه مصطلح Attitudes فى اللغتين الانجليزية والفرنسية ، على الرغم من أن عددا من الباحثين قد اتخذوا كلمة ( اتجاه ) ترجمة للمصطلح المذكور و ولكننا نرى ، أن كلمة ( اتجاه ) تقابـــل معنى معنى Tendance فى اللغة الفرنسية ، و Tendance من اللغة الفرنسية ، كما هو الحال فى :

La tendance de l'opinion publique

أى اتجاه الرأى العام • وبهذا المعنى ، سنستعمل كلا من هذين المصطلحين فى هذا البحث ، مشيرين الى أن ( المواقف ) مفهوم لا يزال يعوزه التحديد ، نتيجة عدم اتفاق الباحثين على تعريف موحد لمضمونه ، بالرغم مسن كثرة تداوله ، ومرور ما يربو على قرن من الزمان على ظهوره •

See: Allport, G. W., "Attitudes," in Handbook of Social Psychology. Murchison, C., ed., Worcester: Clark University Press, 1935, PP. 798 sqq.,quoted by Sueif, Introduction to Social Psychology, 1970, PP. 334 - 336, (in Arabic).

ولكى نتجنب الخوض فى الجدل القائم بين الباحثين حول أى التعاريف أكثر دقة وانطباقا على مضمون هذا المصطلح ، فاننا سنستعمله بمفهومه الواسع الذى اتخذه لازار سفلد Lazarsfeld ، والذى يعنى ( مجموعة المفاهم الدالة على ميل معين ، كالمشاعر أو الانفعالات والرغبات ، والقيم ، والمعتقدات، وما شابه ذلك ) •

#### Voir:

Lazarsfeld, Paul, Qu'est - ce que la Sociologie ? Paris, Gallimard, 1970, P. 230.

أما بصدد الكيفية التي تتشكل بها المواقف وتتغيير ، فيرى جونز Jones وجيرارد Gerard بأن ( المواقف تنشكل من خلال الخبرة ، وهي بالرغم من ثباتها النسبي \_ فمن المكن أن تتغير من خلال الخبرة ، أيضا ) • See : Jones, Edward E., and Gerard, Harold B., Foundations of Social Psychology. New York, London, and Sydney : John Wiley & Sons, Inc., 1967, P. 431.

Asch, S. E., Social Psychology. New York: Prentice - Hall, 1952, P. 585, quoted by Hollander, E. P., Principles and Methods of Social Psychology. New York, London, and Toronto: Oxford University Press, 1969, P. 115.

٣ ـ يتلقى طلبة السنتين الثالثة والرابعة بكلية التربية تدريبا نظريا وعمليا فى أصول تدريس بعض مواد تخصصهم • وقد أبانت بعض البحوث التى أجريت ، مؤخرا ، أن للتدريب أثرا فى تغيير المواقف • أنظر على سبيل المسال :

د • ابراهيم أبو لغد ، و د • لويس كامل مليكة ، ( أثر التدريب في تغيير الاتجاهات ) ، في مليكة ، قراءات في علم النفس الاجتماعي في البلاد العربية • القاهرة ، الدار القومية للطباعة والنشر ، ١٩٦٥ م ، ص ٣١٧ - ٣٢٩

- أنظر كذلك : د · نجيب اسكندر ابراهيم و د · محمد عماد الدين اسماعيل ، (الاتجاهات الوالدية في تنشئة الطفل) ، مليكة ، المصدر السابق المجلد الثاني ، القاهرة ، الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر ، ١٩٧٠ ، ص ٩٢ وما بعدها ·

\$ ــ ان ظاهرة رغبة الطلبة في تغيير نوع التعليم الذي يتلقونه بالفعل ، ليست مقتصرة على الجمهورية العربية الليبية ، فحسب ، بل انها ظاهرة عامة في الوطن العربي • فقد وجد الدكتور مختار حمزة ــ على سبيل المثال ــ أن كريح الدراسة الثانوية و ٢٦٦٦ بالمائة من خريجي التعليم العالى في ج٠م٠ع٠ أعربوا ( بأنهم كانوا يودون لو تلقوا نوعا آخر من التعليم يختلف عن النوع الذي تلقوه بالفعل ) • أنظر في ذلك :

د · مختار حمزة ، ( اتجاهات المتعلمين نحو البطالة والعمالة ) ، في مليكة ، المصدر السابق ، ص ٢٩٧ ـ ٢٩٨ ·

5 — Voir : Harbison, F. Planification de l'education et developpement des ressources humaines. Unesco, 1968, 11 PE, PP. 15 sq.

6 — Voir: Bettelheim, Charles, Planification et Croissance acceleree. Maspero, Paris, 1971, P. 95.

Voir egalement:

Id., Problemes theoriques et pratiques de la planification. Paris, Maspero, 1960, P. 122.

See also:

Kindleberger, Charles P., Economic Development. 2nd ed., Tokyo and London: Mc Graw - Hill Kogakusha, Ltd., 1965, PP. 393 sqq.

Voir aussi:

Harbison, op. cit., PP. 29 sqq.

۷ ــ أنظر : د • عبد اللطيف البدرى ، ( الجامعة ومتطلبات المجتمسيع المعاصر ) ، مجلة المجمع العلمي العراقي ، المجلد ٢١ ، بغـــــداد ، ١٩٧١ ، ص ١١٥٠ •

See also: Blaug, Mark, Second Thoughts on Approaches to Educational Planning. Paris, O. E. C. D., 1971, PP. 14 - 15.

8 — See: Mack and Pease, Sociology and Social Life. New York and London: D. Van Nostrand Co., 5 th ed., 1973, PP. 417 sq.

9 ـ ان ظاهرة (عدم انسجام الطلبة ) اضحت اليوم ، ظاهرة عامة تشكو منها معظم جامعات العالم • وتعود أسبابها لظروف نفسية واجتماعية متعددة، منها ، على سبيل المثال ، لا الحصر ، انتماء الطلبة لبيئات مختلفة ، ونشئات متباينة ، مما يؤدى الى تباين مفاهيمهم لمشكلاتهم ، وتنوع مدلولات تعبيرهم ، وبالتالى ، فالكلمة لا تؤدى لديهم معنى واحدا ، الآمر الذى يؤدى ـ فى نهاية المطاف ـ الى تكوين فجوات بينهم تعوق تجانسهم وانسجامهم فى داخل الفصل والكلية ، على حد سواه • وبغية الاستزادة فى هذا الموضوع ، نحيل القارىء الكريم للرجوع الى : د • عبد اللطيف البدرى ، المصدر السابق ، ص ٨٧ وما بعدها •

10 ـ انظر تقرير منظمة اليونسكو المرقم 10 ED/CS/261/5, S عن أثر الكم على الكيف في التعليم الجامعي ومشكلاته وانظر أيضا:

- Harbison, op. cit., P. 13. see also:
- Necat Erder Educational Planning, Reform and Management Paris, O. E. C. D., 1971, P.P. 4 sq.

۱۱ ـ أنظر : اليونسكو ، الاتجاهات السائدة في التعليم العام والمهنى في البلاد العربية ، باريس ، ١٩٧٠ · أنظر أيضا :

- Anderson, C. A., Le contexte social de la Planification de l'education. Paris, Unesco, 11 PE, 1968, PP. 24 sqq. Voir egalement:
- Poignant, R., Les plans de deve loppement de l'education et la planification economique et sociale. Paris, Unesco, 11 PE, 1967, PP. 39 sqq.

۱۲ \_ ينسب الى أحد الخلفاء الراشدين قوله: ( لا تقسروا أبناءكم على أخلاقكم ، فانهم خلقوا لزمان غير زمانكم ) • ويذهب هذا المذهب الدكتور عبد الله عبد الدائم ( التخطيط التربوى : أصوله وأساليبه الفنية وتطبيقاته في البلاد العربية • بيروت • دار العلم للملايين ، ط ١ ، تموز ، ١٩٦٦ ، ص ٢٧ ) • في حين يرى الدكتور البدرى : أن التعليم السليم يهدف الى اعطاء الطالب الجامعي ( المعرفة التي تساعده في حياته العملية على حل المشاكل التي لم يتعلم حلها في الجامعة ) ( المضدر السابق ، ص ١٠٥ \_ ١٠٦ ) ، ويرى هذا الرأى Adul Education في كتابه مو البدرى ، المصدر السابق ، ص نيويورك ، ١٩٦٥ ، ص ٢٠ \_ ٢٤ ، ذكره البدرى ، المصدر السابق ، ص بينما يرى آخرون أن هدف التعليم هو التنشئة الاجتماعية للافراد بعيث يكونون متشابهين في قيمهم ومعاييرهم ألاساسية وتطبيقاتها العملية بعيث المجتمع • أنظر في ذلك :

Mack and Pease, op. cit., P. 419.

وترى الخطة الثلاثية للتنمية ( ١٩٧٣-١٩٧٥ ) في ج٠ع٠٠٠ أن هدف التعليم هو « تنمية الموارد البشرية بما يمكن كل فرد من تنمية قدراته الى أقصى درجة ممكنة حتى تتيسر له سبل الاسهام في تقدم النواحي الاقتصادية والثقافية في المجتمع ٠٠٠٠ ، أنظر : \_ تقرير المتابعة السنوى ١٣٩٤ \_ 18٧٤م ، منشورات وزارة التخطيط والبحث العلمي في ج٠ع٠٠٠ ، طرابلس فبراير ، ١٩٧٥م ، ص ١٩٧٥م ، ( مطبوع بالرونيو ) ٠

۱۳ ـ ويقترح الدكتور البدرى علاجا لهذا النقص ، بأن تجرى للطالب قبل تسجيله في الجامعة « مواجهة في جو من التنوير والتوجيه والاعلام ، يعرف فيه بنوعية الدراسة التي ستواجهه ، ومنهاج الدروس ، ومتطلباتها ، ومصاعبها ، واحتمال ايجاد عمل له بعد تخرجه يناسب دراسته ، ويرى أن

« من الصواب أن يعرف الطالب ، أيضا ، الانطباع الذي تكون عنه بعد هذه المقابلة ، والنصائح التي ستساعده على اتخاذ قرار بشأن مستقبل دراسته ، ويضيف أنه في حالة قبول الطالب « في الدراسة التي يرغب فيها ، يجب أن يعلم ، ومن بداية مرحلته الدراسية ، كيفية استفادته من الخدمات التي تتيسر له في الجامعة ، وكيف يمكن اكمال ما يفوته من الدرس ، أو ما يحتاجه من أمور هي من صميم حياته الجامعية المقبلة » ، (المصدر المذكور ، ص١١٣) ،

ويذكر الدكتور البدرى أمثلة تطبيقية على ما سسبق ، فيقول « ففى يوغوسلافيا ، يتم تطبيق أوسع للتنوير والتوجيه والاعلام ، حتى أن الذين يرغبون فى دخول الجامعة ولا يحملون الشهادة الثانوية يتمكنون من اجتياز امتحان للجدارة تنظمه هذه اللجان يتمكنون به من دخول الجامعة ، ويضيف قائلا بأن « هيئة التنوير والتوجيه والاعلام لا تكتفى بمواجهة الطالب قبل دخوله الجامعة ، بل عليها أن تتولاه أثناء وجوده فيها طيلة المرحلة الدراسية » ( المصدر السابق ، نفس الصفحة ) .

والواقع ، أن هذا النظام لا يقتصر تطبيقه على يوغوسلافيا فحسب ، بل ان هناك دولا أخرى ، كفرنسا ، تتبعه ، أيضا · فمكتب استقبال الطلبة فى الجامعات الفرنسية لا يهتم فقط باعلام الطالب بما سبق ذكره ، وانما يتعدى عمله الى توجيه الطالب وارشاده ومساعدته فى حل مشكلاته النفسية والاجتماعية والصحية أيضا ، طيلة فترة دراسته الجامعية · وهسذا يشمل جميع الطلبة ، بغض النظر عن جنسياتهم ، سواء كانوا مواطنين أم أجانب ، لا فرق بينهم فى ذلك ، طالما كانوا طلبة نظاميين فى الجامعة المعنية ·

# ١٤ ـ أنظر : د٠ مختار حمزة المصدر السابق ، ص ٢٩٩ ٠

15 — Coir : Sauvy, Alfred, Evolution des equivalences entre diplomes et emplois. Paris, O. E. C. D., 1971.

#### ١٦ ــ د٠ مختار حمزة ، نفس المصدر ، ص ٢٩٩٠

- 17 Torsten Husen, Lifelong in the "educative Society," in Int. Rev. Appl. Psychol., vol. 17, No. 2, quoted by Dr. Al-Bedri, op. cit., P. 118.
- 18 Voir : Fourastie, J., Le Grand Espoir du 20 eme Siecle. Paris, Gallimard, 1963.

19 — See : Sorokin, Pitirim A., Social and Cultural Mobility. London : The Free Press of Glancee Collier - Macmillan Ltd., 1959, PP. 169 sqq.

• ٢٠ ما تقسيم العمل - في الواقع - الا من نتائج الاقتصاد الصناعي المجتمع الحديث ، حيث أدى الى استحداث وظائف مهنية جديدة ، استلزم اشخالها وجود أيد عاملة ماهرة ، مما أدى الى نشوء ما يدعى - حاليا - بالتخصص المهنى ، الذى لا يمكن الحصول عليه الا عن طريق التعليم والتدريب ولهذا السبب نجد أن الدخول الى الوظائف المهنية الجديدة يعتمد - في وقتنا الحاضر - وبشكل متزايد ، على نوع التحصيل العلمي الضرورى والملائم لهذه الوظائف ، وهناك - بطبيعة الحال - ارتباط بين نوع الوظيفة المهنية ومكانتها الاجتماعية ، وعليه ، فان نوع التعليم الذي يسمح للفرد بالارتقاء لاشخال وظيفة ما ، يسمح له - أيضا ، في نفس الوقت ، والى حد ما - بالحصول على نفس المكانة الاجتماعية المتعلقة بتلك الوظيفة ، كذلك ، ولنضرب بالحصول على نفس المكانة الاجتماعية المتعلقة بتلك الوظيفة ، كذلك ، ولنضرب طبيبا مختصا بجراحة القلب ، مثلا ، لم يعد من طبقة ذويه - رغم انتمائه لهم قرابيا - وانعا أصبح من طبقة اجتماعية أخرى ، هي الطبقة التي انتمى اليها مهنيا ، وهكذا نجد أن التعليم أصبح وسيلة للارتقاء المهني والاجتماعي ، على حد صواء .

See:

BANKS, Olive, The Sociology of Education. London: B.T. Batsford Ltd., 1969, P. 39.

21 — See: Cole, W. E., Introductory Sociology. New York:
David Mckay Co., Inc., 1963, P. 238.

See also: Inkeles, Alex, What is Sociology? An Introduction to the Discipline and Profession. New Jersey: Prentice - Hall, Inc., 1964, PP. 83 sqq.

See too: Hunt, E. F., Social Science: An Introduction to the Study of Society. Macmillan Co., U. S. A., 1970, P. 274.

22 - See: Mack and Pease, op. cit., P. 425.

۲۳ \_ يجدر أن نشير ، هنا ، إلى أن هسده النقلة المهنية \_ أن تست \_ فانها لا تتم بشكل عفوى أو تلقائي ، وإنما تخضيع \_ في الاعم الاغلب \_ إلى

اعتبارات معينة وقيم من شانها أن تجعل بعض هذه المهن يلاقى تفضيلا وقبولا أكثر من غيره • ويختلف هذا التفضيل \_ بطبيعة الحال \_ باختلاف الجنس والاشخاص والطبقات والبيئات • وليس المجال هنا للتوسع فى هذا الحديث وانما نكتفى بالتذكير بنتائج الابحاث التالية :\_

أ ) الدكتور مختار حمزة ، المصدر السالف الذكر ، ص ٣٠٠ وما بعدها

ب) الدكتورة كاميليا ابراهيم عبد الفتاح ، « خروج المرأة الى ميدان العمل في ج٠ع٠٠ دوافعه ونتائجه » ، في مليكة ، المصدر السابق ، م٢ ، الهيئة المصرية العاملة للتاليف والنشر ، القساهرة ، ١٩٧٠ ، ص ٤٧١ وما بعدها .

ج ـ نيللي فورجيه Forget Nelly ، « الاتجاهات نحو اشتغال المرأة بالعمل في مراكش ، ، في مليكة ، المصدر السابق ، ما ، ص ٢٨٨ وما بعدها

#### 24 - See:

Debeauvais, Michel, Note on the evolution of Problems, Concepts and Methods in the field of Human Resources Planning. Paris, O. E. C. D., 1971, P. 5.

#### See also:

J. Brian Mc - Loughlin, Urban and Regional Planning. London: Faber and Faber, 1973, P. 209.

۲۰ ـ د. باقر الحسنى ، نحو تخطيط أفضل للتعليم العام فى العراق منشورات وزارة التخطيط ، بغداد ، ۱۹۷۰ ، ص ۲ ·

٢٦ ــ أنظر المصدر السابق ، ص ٤ • وتجدر الاشارة هنا الى أن العلامة ابن خلدون كان قد ألمح الى نفس هذا المضمون فى مقدمته ، فى الفصل المعنون و فى أن تعليم العلم من جملة الصنائع ، • وبغية الاستزادة فى ذلك ، يرجى الرجوع الى :

عبد الرحمن بن خلدون ، كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوى السلطان الأكبر ، المجلد الاول ط ٣ ، مكتبة المدرسة ودار السكتاب اللبناني للطباعة والنشر ، بيروت ، ١٩٦٧ م ، ص ٧٧٧ سـ ٧٧٤ ٠

- ۲۷ ـ د عبد اللطيف البدري ، المصدر السابق ، ص ١٠٥٠
  - ٢٨ د٠ عبد الله الدائم ، المصدر السابق ، ص ٤٧٣ ٠
- أنظر كذلك : د. باقر الحسني ، المصدر السابق ، ص ١٠٦٠
- ٢٩ ـ د عبد الله عبد الدائم ، نفس المصدر ، نفس الصفحة
  - ٣٠ د. باقر الحسنى ، المصدر السابق ، ص٦٠ •
- ۳۱ أنظر : تقرير المتابعة السنوى لعام ١٩٧٤م ، المصدر السابق ،
   س ١٣٤ ١٣٦٠ ٠

# العلاقة ببين مضا الأعضاء والكفاءة

في الجمعيات النعسَاونية السزراعية

د .محدجمال إشد ؍ فاطمة محدكاظم

كلية الزراعة - جامعة اسيوط



تعتمد كفاءة الجمعيات التعاونية على الخدمات والانشطة التى تقدمها لاعضائها • ويعتبر رضا الاعضاء عن جمعياتهم مؤشرا يبين مدى كفايسة ومستوى تلك الخدمات والانشطة • ونعرض فى هذا البحث دراسة عن درجة رضا الاعضاء عن مختلف الخدمات والانشطة التى تقدمها لهم الجمعيات • التعاونية الزراعية ، وعن العلاقة بين الرضا وبين كفاءة تلك الجمعيات •

وقد أسفرت نتائج هذا البحث عن وجود درجة رضا مرتفعة للاعضاء عن أسلوب تقديم كل من الخدمات الزراعية ، وتنظيم خدمات الميكنة الالية ، والخدمات الادارية • كما أسفرت عن عدم رضا الاعضاء عن مقادير السلف النقدية وتكاليف الخدمات التسويقية • وقد أوضحت النتائج اهمالا كبيرا من قبل الجمعيات التعاونية للانشطة الارشادية والاجتماعية والاعلامية والتعليمية • كما أظهرت الدراسة علاقة طردية واضحة بين ارتفاع درجة الرضا ودرجة كفاءة الجمعيات في كثير من عناصر الخدمات التي تمت دراستها، ما يبين أهمية رضا الاعضاء في زيادة قوة وفاعلية الجمعيات من جهة ، ويبرز عامل الرضا كمؤشر مناسب للتعرف على كفاية ومسته ي الخدمات والانشطة التي تقدمها التعاونيات من جهة أخرى •

١ ـ دكتور محمد جمال الدين راشد ، استاذ مشارك ، جامعة الفاتح ( طرابلس سابقا ) الجمهورية العربية الليبية ٠

٢ ــ الاستاذة فاطمة محمد كاظم ، مدرس مساعد ، جامعة أسيوط ،
 جمهورية مصر العربية .

#### مقدميسية

بدأت الحركة التعاونية في مصر مع مطلع هذا القسرن كحركة شعبية خالصة بالدعوة الى تكوين الجمعيات التعاونية الزراعية لتساهم في حسل مشكلات الطبقات الفقيرة والمتوسطة اقتصاديا واجتماعيا في بعض قرى الريف المصرى باعتباره اتجاها شعبيا يساعد على تجميع الامكانيات والجهسود في مواجهة صعوبات ومشكلات الحياة الريفية المصرية (١) • وشسق التعاون طريقة تطوعيا دون ترشسيد يوجههه ، أو تشريع ينظم العمل بأجهزته في الجمعيات التعاونية أو بأجهزته الرقابية ، هذا بجانب قلة الوعى التعاوني والامكانيات المالية مما أدى الى تدهور كثير من الجمعيات (١) •

ونتيجة لذلك ولاسباب أخرى صدر أول تشريع تعاونى فى مصر عام ١٩٢٧ حيث أنشئت الجمعيات التعاونية الزراعية بهدف اخدمة بعض العائلات من أصحاب الملكيات الزراعية الكبيرة • وتزايد عدد الجمعيات ببطء ملحوظ الى أن قامت الحرب العالمية الثانية حيث اتخذت الجمعيات التعاونية الزراعية أداة لتوزيع بعض السلع التموينية الاستهلاكية مما ترتب عليه تضاعف عدد هذه الجمعيات وتضخم عضويتها بالكثير من المستهلكين ممن ليست لهسم مصالح زراعيسة (٣) • ولقد طغى النشاط الاستهلاكي مع ما أحاط به من انحرافات في التطبيق على النشاط الزراعي الذي تعثر أو تقلص وربمسسا

ولم يكن نشاط الجمعيات التعاونية الزراعية خاضعا لبرامج أو خطط مدروسة تحقق تكامل الخدمات وترابطها في مختلف نواحي الانتاج الزراعي على الرغم من أن الدولة كانت قد أوجدت جهازا حكوميا للتعاون يتولى تسجيل الجمعيات والاشهار عنها ومراقبة تنفيذ أحكام القانون واللوائح وارشداد الجمعيات وتنظيمها ، الا أن الجهاز الحكومي التعاوني المنشأ في ذلك الوقت كان محدود الامكانيات كما ونوعا ، فلم يستطع تجاوز العراقيل التي صادفته ، أو وضع حد لما كان بالجمعيات من مساويء ومخالفات (٤) .

ومنذ بداية صدور قوانين الاصلاح الزراعى فى عام ١٩٥٢ والقوانين الاشتراكية المكملة بدأ ـ لاول مرة فى مصر ـ اهتمام الجمعيات التعاونية بالسياسة الزراعية وتوجيه نشاطها الى ما يحقق أهداف هذه السياسة فقامت الدولة بتنفيذ برامج الجمعيات التعاونية للاصلاح الزراعى والائتمان الزراعى والتعاوني بالمحافظات وذلك لتطوير التعاونيكات

والانتاج الزراعي · هذا بالاضافة الى تطوير أجهزة بنك التسليف الزراعى والتعاوني وانشاء المؤسسات العامة التي تسهم في تنمية الزراعة المصرية ·

وقد ترتب على ذلك تعميم الجمعيات التعاونية وانتشارها في معظم المجتمعات المحلية الريفية • وبدراسة حالتها والمشكلات التي اعترضت تحقيق أهدافها اتضح أنها تأثرت بعديد من هذه المشكلات يمكن اجمالها فيما يلى(٥):

١ صغر حجم الجمعيات بحيث أصبح معظمها لايشكل وحدة اقتصادية
 يمكن أن تتحمل مصاريف الادارة والتنظيم •

٢ ــ اسناد الاعمال التنفيذية الى أعضاء مجلس الادارة مما أدى الى وجود ثغرات لانحراف الكثير من هؤلاء الاعضاء واستغلالهم لاموالها وتعرضهاللضياع أو للخسارة •

٣ ـ سوء استعمال القروض الممنوحة للجمعيات أو للاعضاء وتوجيهها وجهة استهلاكية أو في غير ما خصصت من أجله مما أثر على الانتاج وضاعف من عدم القدرة على السداد •

٤ ـ ضعف الرقابة أو الاشراف على الجمعيات التعاونية الزراعية من قبل الاجهزة المسئولة عنها •

٥ ــ ضعف العلاقة بين الجمعيات وأعضائها مما خلق سلبية أو عـــدم ثقة بالجمعيات التعاونية وعزوف الكثير من الاعضاء عن الوفاء بالتزاماتهـــم نحــــوها ٠

- ٦ جمود بعض الجمعيات وعدم توجيه خدماتها الى جميع الاعضاء ٠
- ٧ \_ ضعف خدمات الانتمان والاقتصار على تقديم القدر اليسير منها ٠
  - ٨ ... عدم تكامل الخدمات التعاونية ٠
  - ٩ ـ عدم توفر امكانيات الخدمة التعاونية ٠

ويتضع مما سبق أن الخدمات التى تقدمها الجمعيات تعتبر محورا رئيسيا فى نشاط هذه الجمعيات وأن رضاء الاعضاء عن هذه الخدمات يمثل عاملا أساسيا فى ديناميات النشاط داخل الجمعية واتزان العضوية المؤثرة على كفاءة وفاعلية الجمعيات التعاونية الزراعية •

ولا شك أن التعرف على رضاء الاعضاء عن مختلف الخدمات التي تقدمها جمعياتهم يكمل الصورة الواقعية للجمعيات التعاونية في المرحلة الراهنة •

ولهذا فقد رأى الباحثان القيام بدراسة عامل الرضاعي مختلف الخدمات التعاونية من جانب الاعضاء التعاونيين الزراعيين ·

#### مشكلة البحيث

الرضا مفهوم اجتماعی یکون بعدا متعدد الجوانب یتداخل فیه ویرتبط معه مفهوم اشباع الحاجات Need Fulfilment ومفهر متعدد مفهوم الرضا فی تقییم أهمیه المواقف Goals Attainment والتجارب والانشطة علی مستوی الفرد أو مستوی الجماعة ۲۰ کما یستخدم فی تقییم الاهداف المادیة أو المعنویة ۲۰

والرضا مسألة نسبية تختلف درجاته من فرد الى فرد تبعيا لاختلاف حاجاته وأهدافه وتوقعاته • فقد تكون مسببات رضا فرد ما هى نفسها مسببات سخط فرد آخر • وعليه فان كفاءة وفاعلية الجمعيات التعاونيية تفتضى المواءمة بين نجاحها فى ارضاء أعضائها ونجاحها فى تحقييق أهدافها (٦) •

ولمفهوم الرضا عن الجمعيات التعاونية جوانب عديدة تتضمن الرضا عن الاتى: الاسعار ، والخدمات المقدمة ، وسلوك أعضاء مجلس الادارة ، ونشاط وكفاءة المدير والموظفين ، واللوائح التنفيذية ، وسياسة الجمعية ، والبرامج والانشطة التى تمارسها ، ودور الاعضاء في هذه البرامج والانشطة ، والقروض النقدية والعينية الممكن الحصول عليها ، وتحقيق توقعات الاعضاء في شكل خدماتها واجراءاتها ، وقيام الاعضاء بمسئولياتهم · ولعصل أهم الجوانب السابقة هو رضا الاعضاء عن الخدمات المقدمة سيواء كانت اقتصادية أم ادارية ،

ان نوعية الخدمات التي تقدمها الجمعية تؤدى الى زيادة رضا الاعضاء عنها • وقد أثبتت دراسة ( أندرسون وساندرسون ) Sanderson وجود علاقة بين درجة الرضا عن الجمعية وبين نوعية الخدمات التي تقدمها (٧) • كذلك بين ( ســتيرن ودوران ) Stern and Doran ان هناك ارتباطا ايجابيا بين الاتجاهات ودرجة الرضا وبين كفاءة وفاعليسة الجمعيسة (٨) •

هذا ويعتبر الرضا متغيرا له جوانب عديدة وعلاقات وارتباطات متداخلة مع عوامل كثيرة بعضها شخصي والبعض الاخر اجتماعي وقسد ركزت

الدراسات المتاحة على دراسة الرضا عن خدمات الجمعيات التعاونية باعتباره هدفا في حد ذاته (٥٠٥) ، الا أننا نرى أن الرضا يعتبر بالدرجة الاولى وسيلة لا يجاد اطار اجتماعي يخلق اتجاهات مرغوب فيها تنعكس في السلوك الا يجابي للاعضاء يؤثر في كفاءة وفاعلية جمعياتهم •

وقد أرتأى الباحثان أن تتركز دراستهما حول هذا الجانب من الرضا بالنسبة للجمعيات التعاونية المحلية • وبذلك تتحدد مشكلة هـــذا البحث كالاتى : دراسة العلاقة بين رضاء الاعضاء عن مختلف الخدمات والانشطةالتى تقدمنا الجمعيات التعاونية وبين كفاءة وفاعلية هذه الجمعيات •

# ويمكن ترجمة هذه المشكلة الى الاهداف التالية:

۱ ـ تحدید بعض متغیرات الرضا عن الخدمات الزراعیة والتعرف علی مدی تأثیرها علی کفاءة وفاعلیة الجمعیات التعاونیة الزراعیة ۰

٢ ــ تحديد بعض متغيرات الرضا عن الخدمات الاقتصادية والتعـــرف
 على مدى تأثيرها على كفاءة وفاعلية الجمعيات التعاونية الزراعية •

٣ ــ تحدید بعض متغیرات الرضا عن الخدمات الاداریة والتعرف عــــلی
 مدی تأثیرها علی کفاءة وفاعلیة الجمعیات التعاونیة الزراعیة ٠

٤ ـ تحدید بعض متغیرات الرضا علی أنشطة الجمعیة والتعرف عــــل
 مدی تأثیرها علی کفاءة وفاعلیة الجمعیات التعاونیة الزراعیة •

وقد أجرى هذا البحث على ١٦ جمعية تعاونية زراعية فى محافظة أسيوط ج٠م٠ع٠ منها ٨ جمعيات عالية الكفاءة ، ٨ جمعيات منخفضة الكفاءة (٦) ٠ وقد شملت العينة ٧٢٦ عضوا منهم ٦١٦ (٥٨٪) أعضاء بالجمعيات عاليسة الكفاءة ، ١١٠ (١٥٠٪) أعضاء بالجمعيات منخفضة الكفاءة ٠

#### النتائج والمناقشية

نعرض فيما يلى نتائج البحث وذلك فى الاربعة أجزاء التالية : (أولا) ما يتعلق بالرضا عن الخدمات الزراعية • (ثانيا) ما يتعلق بالرضا عن الخدمات الاقتصادية • (ثالثا) ما يتعلق بالرضا عن الخدمات الادارية • (رابعا) ما يتعلق بالرضا عن الخدمات الاجتماعية •

#### اولا : الرضاعن الخدمات الزراعية :

حددت متغيرات الرضا عن الخدمات الزراعية كما يلي :

- ( أ ) الخدمات المتعلقة بالتقاوى والبذور •
- (ب) الخدمات المتعلقة بالاسمدة الكيماوية ٠
  - ( ج ) الخدمات المتعلقة بالكسب •
  - ( د ) الخدمات المتعلقة بالميكنة الإلية •
- (أ) جدول (١) يبين متغيرات خدمات التقاوى والبذور وتوزيع درجة الرضا بحسب كفاءة الجمعية ٠

جلول (١): متغيرات الرضاعن التقاوى والبلور موزعة مئويا بحسب كفاءة الجمعية

|      | الإجمسالي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             | S. Lico      | جمعيات منخفضة الكفامة | جعيا       | نفاءة        | جمعيات عالية الكفاءة |              |                     |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|--------------|-----------------------|------------|--------------|----------------------|--------------|---------------------|
| × '  | راضون غير راضيين المجموع راضون غير راضيين المجموع راضون غير راضيين المجموع ( المجموع ) المجموع ( المحموع ) المجموع ( المحموع ) المجموع ( المحموع ) المجموع ( المجموع ) المجموع ( المحموع ) المحموع ( المحموع ) المحموع ( المحموع ) المجموع ( المحموع ) المحموع ( المحموع | راضون<br>٪  | المجموع<br>/ | غير داضيين<br>/       | داضون<br>٪ | المجموع<br>/ | غير راضيين<br>بر     | راضون :<br>/ | الاسلوب             |
| ۲۰۰۰ | 3622                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 177         | ۲۰۰۰         | ٩ر٩١                  | ۱د۰۸       | 7:-}         | ۲۲۶۲                 | ۸ره۷         | الحصة المقررة       |
|      | 707                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۷۷٤۷        | ۲٠٠٢         | 117                   | ۲۹۷        | 7:-          | 152                  | ۹ر۲۷         | كفاية الحصة المقررة |
| 1::  | 1117                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٤٠٨٨        | ۲۰۰۰         | 17                    | ٦٩٨        | :            | ٧ر١١                 | ۲۸۸          | طريقة التوزيع       |
| 1: } | <del>,</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۴.          | 1::          | ۲٠                    | ۲۰         |              | 7.                   | ٩٠           | ميعاد التوزيع       |
| ۲:٠٠ | ۲ره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | سر۱۰۰۰ مرعه | 1:5          | درع                   | ٤ره٩       | <u>'</u>     | 3,0                  | ٦٤٦          | طريقة تحصيل الثمن   |

يتضع من جدول (١) أن أغلب الإعضاء راضون عن الخدمات المتعلقة بالتقاوى والبذور حيث يتبين أن ٧٥٪ منهم راضيين عن الحصة المقـــرة لمستلزمات الانتاج الزراعي التي تقدمها لهم الجمعية من حيث مقدارهـــا وكفايتها • كما يتضح أن ٩٠٪ من الاعضاء راضون عن الاسلوب الذي تنظم به هذا النوع من الخدمات الزراعية من حيث طريقة التوزيع ومواعيدهوطريقة تحصيل الثمن • وبصفة عامة يلاحظ عدم وجود اختلاف واضح في الرضا عن خدمات التقاوى والبذور بين أعضاء كل من الجمعيات عالية الكفاءة وأعضاء الجمعيات منخفضة الكفاءة •

(ب) جدول (٢) يبين متغيرات خدمات الاسمدة الكيماوية وتوزيع درجة الرضا بحسب كفاءة الجمعية ٠

جدول ( ٢ ) : متغيرات الرضا عن الاسمدة الكيماوية موزعة مئويا بحســب كفاءة الجمعية

|              | الاجمسالي                        |              | لكفاءة | جمعيات منخفضة الكفاءة        | جعيا       | باءة         | جمعيات عالية الكفاءة              | بمعن          |                     |
|--------------|----------------------------------|--------------|--------|------------------------------|------------|--------------|-----------------------------------|---------------|---------------------|
| المجموع<br>٪ | راضون غير راضيين المجموع<br>٪٪٪٪ | راضون<br>٪   |        | راضون غير راضيين المجموع ٪ ٪ | داضون<br>٪ | المجسوع<br>/ | راضون غير راضيين المجموع<br>/ / / | راضون ؛<br>بر | الاسلوب             |
| ٠٠٠٠         | ٥ر٧٩                             | ٥٠٠٧         | ٠٠٠٠.  | ٥ر٤٨                         | ٥ره ١      | ١٠٠٠.        | ۲۷۸۷                              | ٤ر ٢١         | الحصة المقررة       |
| 1            | ۸۲۸                              | 1611         | 1::5:  | 317                          | 177        | 1            | ١ر٨٨                              | ۹۷۷۱          | كفاية الحصة المقررة |
| 1            | 4474                             | <b>17.</b> A | 1::    | 300                          | ۲ر۲۷       | 1 1          | 3677                              | 177           | طريقة التوزيع       |
| ·:·:         | ٠ر٢٢.                            | ۲۷.          |        | ۷۲۳۷                         | 775        | 1            | 11/1                              | ۲۸۷           | ميعاد التوزيع       |
| 1            | ب                                | ٠٤٥٠         | 1::    | ۲.                           | ۱۰۰۰۰ ا    | 1:::         | ب                                 | رځه           | طريقة تحصيل الثمن   |

يتضع من جدول ( ٢ ) أن نسبة عالية من الاعضاء ( ٨٠٪) غير راضيين عن الحصة المقررة من الاسمدة الكيماوية التي تقدمها لهم الجمعية من حيث مقدارها وكفايتها • وفي نفس الوقت يتضع أن نسبة عالية من الاعضاء راضون عن الاسلوب الذي ينظم به هذا النوع من الخدمات • وفي هذا الاطار يلاحظأن نسبة الرضا في الجمعيات عالية الكفاءة أعلى منها في الجمعيات منخفضية الكفاءة .

( ج ) جدول ( ٣ ) يبين متغيرات خدمات الكسب وتوزيع درجة الرضا بحسب كفاءة الجمعية •

جدول ( ٣ ) : متغيرات الرضا عن الكسب موزعة مثويا بحسب كفاءة الجمعية

|         | الاجمسالي                                                                    |            | لكفاءة        | جمعيات منخفضة الكفاءة | جعفيا      | ناءة      | جمعيات عالية الكفاءة |         |                      |
|---------|------------------------------------------------------------------------------|------------|---------------|-----------------------|------------|-----------|----------------------|---------|----------------------|
| المجموع | راضون غير راضيين المجموع راضون غير راضيين المجموع راضون غير راضيين المجموع ( | راضون<br>/ | المجموع<br>بز | غير داضيين<br>٪       | راضون<br>٪ | المجموع ٪ | نيو داضيين<br>/      | راضون ؛ | الاسلوب              |
| 1       | ٠,٠                                                                          | ۲٠,٠       | 1             | >                     | ۲۰٫۰       | ٠٠٠٠.     | ٠٠٠٠                 | ۲۰٫۰    | الحصة المقررة        |
| 1       | ۲۵/۱۸                                                                        | ٧٨١        | 1             | ٩١/٩                  | ۱ر ۸۱      | 1::       | ۲۵ (۸                | ۸ر۸۱    | كفاية العصبة المقررة |
| 1::     | ٥٥٥٥                                                                         | ٥ر٤٤       | 1             | ٥٧٠                   | ٠ر۲٤       | 1         | ٥ر٤٥                 | ٥ره ٤   | طريقة التوزيع        |
| 1       | ۱۰۰۰ مرکه درجه درجه درجه درجه مرکع مرکه ۱۰۰۰                                 | ٥٧٧        | 1             | ٠١٠٠                  | ٠ر٩٤       | 1         | ۰۲۰                  | .ز      | ميعاد التوزيع        |
| 1::     | 79,7                                                                         | ٧٠٧        | 1             | 180.                  | ۸۱٫۰       | 1         | 7:0.                 | ٠,٠     | طريقة تحصيل الثمن    |

.

يتضع من جدول (٣) أن نسبة عالية من الاعضاء غير راضيين عن المحصة المقررة التي تقدمها لهم الجمعية من الكسب وذلك من حيث المقسدار والكفاية • هذا ويلاحظ هنا بوضوح عدم رضا الاعضاء عن أسلوب تقديم هذا النوع من الخدمات الزراعية حيث تنخفض نسبة الرضا عن طريقة ومواعيد التوزيع انخفاضا كبيرا بالمقارنة لخدمات التقاوى والاسمدة الكيماوية • كما يلاحظ رضا الاعضاء عن طريقة تحصيل الثمن كما في الخدمات الزراعيسة السابقة • وبصفة عامة يلاحظ عدم وجود اختلاف واضح في نسب الرضا عن خدمات الكسب بين أعضاء الجمعيات العالية والمنخفضة الكفاءة •

( د ) جدول ( ٤ ) يبين متغيرات خدمات الميكنة الالية وتوزيع درجية الرضا بحسب كفاءة الجمعية •

جدول (٤): متغيرات الرضاعن اليكنة الالية موزعة مئويا بحسب كفاءة الجمعية

| كفاية الرشاشات للمقاومة                                         | ٥٠,٠         | ٥ر٣٩                 | ٠٠٠٠      | 3473        | ٦٢٦٥                  | 1         | ٤ر٨٥    | ٢ر ١٤                                                                      | 1.:       |
|-----------------------------------------------------------------|--------------|----------------------|-----------|-------------|-----------------------|-----------|---------|----------------------------------------------------------------------------|-----------|
| تكاليف الخدمة على الزراع                                        | ۸۷۷۸         | 7777                 | 1         | ۹ر۷         | 107                   | 1::       | ٧٦٧     | 7577                                                                       | 1.:       |
| توفير آلات الرى                                                 | ٠٠ د ٢٣      | ٠ر٧٢                 | 1         | 1474        | 375                   | 1         | 7       | ٧٠,                                                                        | 1.:       |
| كفاية الجرارات للخدمة مرده مرده دره ١٠٠٠ مرد ١٠٠٨ مرد ١٠٠٠ مردي | ٥٤٥٥         | ٥ره ٤                | 1         | \<br>\<br>\ | ۲ر۸۹                  | 1         | ٥٦3     | ٥٢٥٥                                                                       | 1         |
|                                                                 |              |                      |           |             |                       |           |         |                                                                            |           |
| الاسلوب                                                         | راضون غ<br>٪ | ير راضيين<br>٪       | المجموع / | راضون :     | نير داضيين<br>٪       | المجموع / | راضون ﴿ | راضون غير راضيين المجموع راضون غير راضيين المجموع راضون غير راضيين المجموع | المجموع / |
|                                                                 | ها:<br>ده    | جمعيات عالية الكفاءة | نهاءه     | جهعيار      | جمعيات منخفضة الكفاءة | اکفاءۃ    |         | الإجمالي                                                                   |           |
|                                                                 |              |                      |           |             |                       |           |         |                                                                            |           |

يتضع من جدول (٤) اختلاف درجة الرضا بالنسبة الى نوعية الخدمة الالية التى تقدمها الجمعية • فنجد أن نسبة الرضا ترتفع بالنسبة لخدمات المقاومة بالرشاشات حيث تبلغ حوالى ٧٧٪ ، ولكنها تنخفض بدرجة ملحوظة الى حوالى ٤٧٪ بالنسبة الى خدمات الحرث بالجرارات ، ويزداد الانخفاض فى الرضا بالنسبة الى خدمات آلات الرى حيث تبلغ ٣٠٪ فقط • ويلاحظ أنأكثر من نصف الاعضاء (٥٠٪) راضون عن تكاليف خدمات الميكنة الالية •

ويلاحظ وجود اختلاف واضع في درجات الرضا عن خدمات الميكنة الالية بين أعضاء الجمعيات عالية الكفاءة وأعضاء الجمعيات منخفضة الكفاءة وغنى حين أن ٥ر٥٥٪ من أعضاء الجمعيات عالية الكفاءة راضون عن خدمات الحرث بالجرارات نجد أن ٨ر١٪ فقط من أعضاء الجمعيات منخفضة الكفاءة هم الراضون عن تلك الخدمة ، وأن نسبة الرضا عن خدمات آلات الرى تبلغ٣٣٪ في الجمعيات العالية الكفاءة مقابل ٦ر١٣٪ فقط في الجمعيات المنخفضة الكفاءة ، وأن نسبة الرضا عن تكاليف الخدمات الالية ٦٠٪ في الجمعيات المنخفضة ويلاحظ عدم وجود اختلاف بين العالية مقابل ٦٥٪ في الجمعيات المنخفضة ويلاحظ عدم وجود اختلاف بين أعضاء النوعين من الجمعيات فيما يتعلق بالرضا عن خدمات المقاومة بالرشاشات و

وبصفة عامة فان أغلب الاعضاء راضون عن أسلوب الخدمات الزراعية التى تقدمها لهم الجمعيات التعاونية ، وأن درجة رضاعم تنخفض بالنسبة للكميات المقررة من هذه الخدمات العينية من حيث مقدارها ومدى كفايتها ، وقد يكون تفسير ذلك في أن أعضاء الجمعيات التعاونية الزراعية يعتمدون اعتمادا كاملا في الحصول على مستلزمات الانتاج الزراعي على جمعياتهم ، وأن أي نقص أو تقصير في الحصول على هذه المستلزمات له من الاثر البالغ في سوء استياء الاعضاء من جمعياتهم ، كمان احتياجات الزراع من الالات الحديثة أصبح من الاهمية بحيث ينعكس ضعف الخدمات الالية على درجة رضا الاعضاء عن الجمعيات التعاونية ،

# ثانيا: الرضاعن الخدمات الاقتصادية:

حددت متغيرات الرضا عن الخدمات الاقتصادية كما يلي :

- ( أ ) الخدمات المتعلقة بالسلف النقدية •
- (ب) الخدمات المتعلقة بالتسويق التعاوني ٠
- ( أ ) جدول ( ٥ ) يبين متغيرات السلف النقدية وتوزيع درجة الرضا بحسب كفاءة الجمعية ٠

جلول ( ٥ ) : متغيرات الرضا عن السلف النقدية موزعة مثويا بحسب كفاءة الجمعية

| ۲۰۶۷ ۷۰۰۲                                | ٠٠٠٠ ٢٠٠١٠                                            | ۲۷×                                | ٧٧٧                                                                                                                      | 1:::                                                                                                                                     | ٠ر٩٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 11.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|------------------------------------------|-------------------------------------------------------|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                          | 1                                                     | <del>بر</del> ۸۷                   | ٧٧٧١                                                                                                                     | 1                                                                                                                                        | <b>^</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1::                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                          | 1:::                                                  | ١ر٩٧                               | ٩٠٠٩                                                                                                                     | 1:::                                                                                                                                     | ەرە\                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٥ر٤ ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٠٠٠.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                          | 1::                                                   | ٥ر٥٥                               | 22,0                                                                                                                     | 1::                                                                                                                                      | ٤ر٧٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 2773                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <u>-</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ره٦٠ ٦٥٠                                 | 1                                                     | .رەه                               | ٤١٠.                                                                                                                     | 1                                                                                                                                        | ارع٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۹ره۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <u>ر.</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                          |                                                       |                                    |                                                                                                                          |                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| غير راضيين<br>/                          | المجموع                                               | راضون غ<br>/                       | ىير داضىيىن<br>٪                                                                                                         | المجبوع /                                                                                                                                | راضون<br>/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | غير داضيين<br>/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | المجموع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| معيات عالية الك                          | نفاءة                                                 | جعميان                             | ت منخفضة                                                                                                                 | الكفاءة                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | الإجسالي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                          |                                                       |                                    |                                                                                                                          |                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| به ب | میات عالیة الک<br>غیر داخسیین<br>۲۰۵۶<br>۳۷۲۶<br>۲۲۲۲ | ن الكفاءة<br>مين المجموع<br>المراب | میات عالیة الکفاءة جمعیاد غیر داضیین المجموع داضون غ بر ۲۰ دره ۲۰ دره ۱۰۰۰ ۲۷۸ ۲۷۸ ۲۷۸ ۲۷۸ ۲۷۰۰ ۲۷۰۸ ۲۷۸۸ ۲۷۰۰ ۲۷۰۸ ۲۷۸۸ | میات عالیة الکفاءة جمعیات منخفضة میات عالیة الکفاءة کیر راضیین المجموع داخبون غیر راضیین بر ۲۰۰۰ درهه دره دره دره دره دره دره دره دره در | عيات عالية الكفاءة جمعيات منغفضة الكفاءة علي دراضيين المجموع دراضيين المجموع فير دراضيين المجموع في المراد | جعیات منخفضة الکفاء الخموع داخون غیر راضیین المجموع این المع المجموع این المجموع این المجموع این المجموع این المج | جعیات منخفضة الکفاء الخون غیر راضون غیر راضین المجموع راضون غیر گراه این المجموع راضون غراه این المجموع راضون غراه این المجموع این المجموع راضون غراه این المجموع این المع المجموع این المجموع این المجموع این المجموع این ال |

يتضع من جدول ( ٥ ) أن أغلب الاعضاء راضون عن أسلوب تقسديم الجمعيات التعاونية لخدمات السلف النقدية وذلك بنسبة ٨٠٪، كما يلاحظ أن ٥٧٪ منهم راضون عن مقدار السلف النقدية التي تقدمها الجمعية • وبالرغم من أن هذه النسبة الاخيرة تصل الى أكثر من نصف الاعصاء الا أنه من الواضح أن درجة الرضا عن أسلوب تقديم خدمات السلف النقدية أعلى من درجة الرضا عن كمية السلفة نفسها • ويلاحظ وجود اختلاف في نسبة الرضا عن كميسة السلفة بين أعضاء الجمعيات العالية والمنخفضة الكفاءة • وبصفة عامة يلاحظ عدم وجود اختلاف واضح في درجة الرضا عن أسلوب تقديم السلف النقدية بين أعضاء الجمعيات التعاونية بنوعيها •

(ب) جدول (٦) يبين متغيرات التسويق التعاوني وتوزيع درجة الرضا بحسب كفاءة الجمعية ٠

# جلول (٦) : متغيرات الرضا عن التسويق التعاوني موزعة مئويا بحسب كفاءة الجمعية

| استقطاعات تكاليف التسويق | ٧.       | 7.                     | ·:            | ٤٨٠٠ ا      | ٠٢٦٠                  | 7::     | ינייו אנדר   | 4474                                                                                                        | 1      |
|--------------------------|----------|------------------------|---------------|-------------|-----------------------|---------|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| طريقة وزن المحاصيل       | ٧١.١٩    | ۲ر^                    | 1:::          | 79. 1       | 470.                  | 7:::    | ۰۰۰۰ ۳د۸۸    | 1104                                                                                                        |        |
| تقدير رتبة القطن         | ٠,٧٥     | ٤٢).                   |               | ٠,٠         | ٠٠٠                   | ·:      | <b>۸</b> ر۲ه | 27,7                                                                                                        | 7::    |
| مكان مراكز التجميع       | <b>^</b> | 1109                   | · · · · · · · | 376         | ١٦٦٤                  | 1::     | ٠٠٠٠١ ٢٠٣٨   | ٧٦١                                                                                                         | 1      |
| ميعاد تسليم المعاصيق     | ه<br>در  | ٤ره                    | ·:··          | <b>^</b>    | 177                   | 7::     | ١٠٠٠.        | ٠;٠                                                                                                         | ٠٠٠٠   |
| الاسلوب                  | داضون :  | ئير داضيين<br><b>٪</b> | 1 Sept.       | راضون<br>بر | غير داضيين<br>بر      | المجموع | راضون<br>بز  | راضون غير راضيين المجموع راضون غير راضيين المجموع راضون غير راضيين<br>/ / / / / / / / / / / / / / / / / / / | الجبوع |
|                          |          | جمعيات عالية الكفاءة   | نعاءة         | جعيا        | جمعيات منخفضة الكفاءة | الكفاءة |              | الاجمسالي                                                                                                   |        |

يتضع من جدول (٦) انخفاض درجة الرضا بالنسبة للجوانبالاقتصادية للخدمات التى تقدمها الجمعية المرتبطة بعائد مادى ممثلة فى طريقة تقدير رتبة القطن وفى استقطاعات تكاليف الخدمات التسويقية ، بينها نلاحظ ارتفاع درجة الرضا بالنسبة للجوانب التنظيمية للخدمات التسويقية من حيث مواعيد تسلم المحاصيل ومواقع مراكز التجميع وطريقة وزن المحاصيل و ويلاحظ أن هناك اختلافا واضحا بين أعضاء الجمعيات عالية الكفاءة وأعضاء الجمعيات منخفضة الكفاءة و فبالنسبة لموقع مراكز التجميع نجد أن الاعضاء فى الجمعيات المنخفضة (١٨٨٨٪ مقابل العالية راضون بدرجة أعلى من زملائهم فى الجمعيات المنخفضة (١٨٨٨٪ مقابل ٥٦٨٪) ، وفى الرضا عن طريقة وزن المحاصيل (٧ر٩١) مقابل ٨٤٪) ،

وبصفة عامة يلاحظ أن نسبة عالية من الاعضاء راضون عن أسلوب تقديم الخدمات الاقتصادية بينما تنخفض نسبة الراضين عن مقدار وكفاية الخدمات الاقتصادية ، كما يلاحظ أن درجة الرضا تقل بصفة عامة في الجمعيات منخفضة الكفاءة عن نظيرتها في الجمعيات عالية الكفاءة ، وقد يكون تفسير ذلك في أن كفاءة الجمعيات التعاونية تتوقف على زيادة الخدمات الاقتصادية ، وأن قوة وفاعلية الجمعيات يتطلب زيادة في مقلدار السلف وتخفيضا في التكاليف على الاعضاء ، كما يتطلب أيضا اختيار مناسبا لموقع مراكز التجميع وارتفاعا بمستوى أسلوب الخدمات الاقتصادية التي تقلم

# ثالثا: الرضاعن الخدمات الادارية:

حددت متغيرات الرضا عن الخدمات الادارية كما يلي :

- (١) الخدمات المتعلقة بوظيفة مدير الجمعية ٠
- (ب) الخدمات المتعلقة بوظيفة كاتب الجمعية
  - ( ج ) الخدمات المتعلقة بوظيفة أمين المخزن ٠
- ( أ ) جدول ( ٧ ) يبين متغيرات خدمات مدير الجمعية وتوزيع درجة الرضا بحسب كفاءة الجمعية •

جلول ( ٧ ) : متغيرات الرضا عن خدمات مدير الجمعية موزعة مئويا بحسب كفاءة الجمعية

| طريقة التعامل مع الاهالي   | ·<br>^                | 17).                                           | 7::                   | ٠ر٤٨                    | ۱۳۰۰ درد۱                                                | 1                       | ٠,         | ۱٤٠٠ ١٠٠٠٠                                                                                                                                     | ·:·     |
|----------------------------|-----------------------|------------------------------------------------|-----------------------|-------------------------|----------------------------------------------------------|-------------------------|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
|                            | ٠٧٧.                  | ۲۶.                                            | 7:::                  | ۰۰۰۰ کرد                | ٠ر٢٢.                                                    | 1::                     | ٠٠٠٠ ٥٠٠٠  | ٥ر٩١                                                                                                                                           | 7:::    |
| محاولاته لايجاد حل للمشاكل | ٠٥٥                   | ٠٥٥.                                           |                       | ۰ر۰۰۰ دو۷               | ٠ر٥٧                                                     | 7::                     | ۰۲۰۰۱ مر۲۸ | 170                                                                                                                                            | ::      |
| العضور للجمعية             | ٧٠.                   | ٠ر١٢.                                          | 1                     | <b>&gt; 1</b>           | ۲۰,۰                                                     | ···.                    | ٠٠٠٠ ۸ر٦٨  | 1571                                                                                                                                           | 1       |
| الامسلوب                   | جعمیا<br>راضون غ<br>/ | جمعيات عالية الكفاءة<br>ن غير راضيين المج<br>/ | لفاءة<br>المجموع<br>/ | جمعیات<br>راضون غ<br>بر | جمعيات منخفضة الكفاءة<br>مون غير راضيين المجم<br>ز ٪ ٪ ٪ | الكفاءة<br>المجموع<br>/ | داضون<br>٪ | جمعيات عالية الكفاءة جمعيات منخفضة الكفاءة الاجمـــالى داضون غير راضيين المجموع داضون غير راضيين المجموع / / / / / / / / / / / / / / / / / / / | المجموع |

يتضح من جدول ( ٧ ) ارتفاع في نسبة رضا الاعضاء عن الخدمات التي يقوم بها مدير الجمعية من حيث مواعيد حضوره وطريقة تعامله مع الزراع ومجهوداته لحل مشكلاتهم وزياراته للمزارع • وبصفة عامة يوجد هناك ارتفاع نسبى طفيف في درجة الرضا عن خدمات مدير الجمعية عند أعضاء الجمعيات عالية الكفاءة عن نظيرتها عند أعضاء الجمعيات منخفضة الكفاءة .

(ب) جدول ( ۸ ) يبين متغيرات خدمات كاتب الجمعية وتوزيع درجة الرضا بحسب كفاءة الجمعية ٠

# جلول ( ٨ ) : متغيرات الرضا عن خدمات كاتب الجمعية موزعة مئويا بحسب كفاءة الجمعية

|   | طريقة التعامل مع الاهالي | ۱ر۲۸     | ۹ر۱۷                 | 1::     | ۰۰۰۰ ۲۷۷۸   | ٧٧٧                                                                                                              | 1::        | ۰ر۱۰۰۰ هر۸۸ | 10/1            | 1::     |
|---|--------------------------|----------|----------------------|---------|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-------------|-----------------|---------|
|   | الامانة في قيد الحسابات  | ۱۲۷۸     | 1478                 | 1       | ۰۰۰۱ ۲۷۳۸   | 1471                                                                                                             | 1          | ٠٠٠٠ مر٧٨   | 1471            | 7::     |
|   | ا انجاز العمل            | ٤ر٧٨     | 1771                 | 1::     | ۰ر۱۰۰۰ تر۸۸ | 1101                                                                                                             | 7 7        | ۲ر۶۸        | ٨ره ١           | 7:::    |
|   | العضور للجممية           | <b>^</b> | 11,9                 | 1:::    | ۱۰۰۰ مر     | اره                                                                                                              | 1::        | ۰٬۰۰۰ در۸۸  | 11)2            | 1       |
| - | الوسون                   | راضون ٪  | غيو راضيين<br>/      | المجموع | راضون<br>بر | راضون غير راضيين المجموع راضون غير راضيين المجموع راضون غير راضيين المجموع / / / / / / / / / / / / / / / / / / / | / / Lise 3 | داضون<br>بر | غير راضيين<br>/ | المجموع |
|   | <u>.</u>                 |          | جمعيات عالية الكفاءة | نها و   | ج<br>د.     | جمعيات منخفضة الكفاءة                                                                                            | كفاءة      |             | الإجمسالي       |         |

لا يختلف الوضع العام فيما يتعلق بالرضا عن خدمات كاتب الجمعية حيث يبين جدول ( ٨ ) ارتفاعا في نسبة رضاء الاعضاء عن خدماته ، الا أنه يلاحظ أن درجة رضاء الاعضاء في الجمعيات المنخفضة الكفاءة عن خدمات كاتب الجمعية أعلى ـ ولو بنسب بسيطة ـ من رضا الاعضاء في الجمعيات العالية الكفاءة ، وذلك على العكس فيما لاحظناه في جدول ( ٧ ) الخاص بالرضا عن خدمات مدير الجمعية .

( ج ) جدول ( ٩ ) يبين متغيرات خدمات أمين مخزن الجمعية وتوزيع درجة الرضا بحسب كفاءة الجمعية ٠

# جلول (٩): متفيرات الرضا عن خلمات امين المغزن موزعة مئويا بحسب كفاءة الجمعية

| عربيه التعمل مع الوجون      | 200                                   | 3                    | ,       | 74           |                       | Ţ       |            |                                                                     |           |
|-----------------------------|---------------------------------------|----------------------|---------|--------------|-----------------------|---------|------------|---------------------------------------------------------------------|-----------|
|                             | \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | ە:<br>د              | :       | ۸ . ۲        | \ \ \ \ \             | :       | ۸۳.<       | 77.7                                                                | •         |
| الامانة في تسليم الكميات    | ٤ره٨                                  | 1637                 | 1::     | ۰ر۱۰۰۰ هرڅ۸  | 1000                  | 1::     | ۰۰۰۰ ۲ره۸  | ۷ر٤٧                                                                | 1::       |
| ميعاد تسليم مستلزماتالانتاج | 3,7,6                                 | 1571                 | 1::     | ۰ د ۱۰۰ کر۸۷ | 1774                  |         | ٠٠٠٠١ ٥٠٦٨ | ٥٦٧١                                                                | 1::       |
| العضور للجمعية              | ۲۷۸                                   | ٤ر١١                 | 1::     | ه.           | 1 8 1                 | 1       | ٠٠٠٠٠ ۸۷۸۸ | 11,58                                                               | 1         |
| الاسلوب                     | راضون<br>٪                            | غير داضيين<br>بر     | المنعوع | راضون<br>بز  | غير داضيين<br>بز      | المجموع | راضون<br>٪ | راضون غير راضيين المجموع راضون غير راضيين المجموع ( اضيين المجموع ) | الجمع الم |
|                             |                                       | جمعيات عالية الكفاءة | ناية    |              | جمعيات منخفضة الكفاءة | الكفاءة |            | الإجسالي                                                            |           |

يتضم من جدول ( ٩ ) ارتفاع عام فى درجة رضاء الاعضاء عن خدمات أمين المخزن ـ شأنه فى ذلك شأن مدير وكاتب الجمعية ـ ولا يوجد هنا اختلاف واضع فى درجة الرضا بين النوعين من الجمعيات •

وصفة عامة يلاحظ أن غالبية الاعضاء راضون عن الخدمات الادارية التى يقوم بها كل من المدير والكاتب وأمين المخزن · وهناك فرق بسيط فى درجة الرضا لصالح مدير الجمعية عالية الكفاءة ، يقابله فرق بسيط فى درجة الرضا لصالح كاتب الجمعية منخفضة الكفاءة · وربما يعود ذلك الى امكانية بروز وظيفة ودور الكاتب فى الجمعيات الصغيرة · كما يوضح الارتباط بين الدور الايجابى للمدير – ممثلا فى رضا المتعاونين عن خدماته – وبين كفاءة الجمعية وفاعليتها ·

# رابعا: الرضاعن انشطة الجمعية:

حددت متغيرات الرضا عن أنشطة الجمعية كما يلي:

- (أ) الانشطة المتعلقة بالخدمات الارشادية •
- (ب) الانشطة المتعلقة بالخدمات الاجتماعية ٠
  - ( ج ) الانشطة المتعلقة بالخدمات الاعلامية .
  - ( c ) الانشطة المتعلقة بالخدمات التعليمية ·
- ( أ ) جدول ( ١٠ ) يبين متغيرات أنشطة الخدمات الارشادية وتوزيع درجة الرضا بحسب كفاءة الجمعية ٠

# جلول ( ١٠ ) : متغيرات الرضا عن انشطة الخلمات الارشادية موزعة مئويا بحسب كفاءة الجمعية

| مجهودات المشرف الارشادية                                           | ٠ره٦                 | ٠ر٥٧                                           | 1.00            | 16.71               | 377                                                       | 1                        | ره٦.        | ٠٠٥٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1::     |
|--------------------------------------------------------------------|----------------------|------------------------------------------------|-----------------|---------------------|-----------------------------------------------------------|--------------------------|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| توزيع النشرات الارشادية عره ۱ ۱۰۰، ۱ ۱۰۰، ۱۰۰، ۱۰۰، ۱۰۰، ۱۰۰، ۱۰۰، | ٤ره٢                 | 7637                                           | 1::             | 4474                | 777                                                       | 1                        | ٠ره٢        | ٠ره٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 7::     |
| المساهمة في الحقول الارشادية                                       | ٠ر٤٢                 | ٠٦٦.                                           | 7:::            | ۲۱۰.                | ٧٩٠.                                                      | 1                        | ۲۲٫۰        | ۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 7::     |
| الاجتماعات الارشادية                                               | ٤٨٤                  | 1710                                           | 1               | ۷۲۶۷                | 777                                                       | 1                        | ٠٦،         | ٠ر٤٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 7::     |
| الاسلوب                                                            | بعد<br>راضون :<br>بر | جمعيات عالية الكفاءة<br>ن غير راضيين المج<br>ز | المجموع المجموع | جعیا<br>راضون<br>بر | جمعيات منخفضة الكفاءة<br>سون غير راضيين المجمو<br>٪ ٪ ٪ ٪ | الكفاءة<br>المجموع<br>مر | راضون<br>بر | جمعيات عالية الكفاءة جمعيات منخفضة الكفاءة الاجمال الاجمال الجموع داضون غير داضيين المجموع داضون غير داضيين المجموع اضون غير داضيين المجموع الضون غير داضيين المجموع الضون غير داضيين المجموع الضون غير داضيين المجموع الضون غير داضيين المجموع المحمون غير داضيين المحمون غير داضيين المجموع المحمون غير داضيين المجموع المحمون غير داضيين المجموع المحمون غير داضيين المحمون غير داضيين المحموع المحمون غير داضيين المحموع المحمون غير داضيين المحموع المحمون غير داضيين المحموع المحمون ا | المجموع |

يلاحظ من جدول ( ١٠ ) هبوط كبير في درجة رضا الاعضاء عن الخدمات الارشادية التي تقدمها الجمعية بصفة عامة وبالرغم من أن نسبة رضا الاعضاء عن مجهودات المشرف الارشادية تبلغ ٦٠٪ ، الا أنها تهتبر منخفضة اذا قورنت بنسب الرضا عن معظم الخدمات التي درستاها سابقا ، هذا الى جانب الارتفاع الكبير في نسب عدم الرضا عن الجوانب الاخرى للخدمات الارشادية التي تقدمها الجمعية ، كما هو واضع في نسب الرضا عن المساهمة في الحقول الارشادية ، وتوزيع النشرات ، والاجتماعات الارشادية ، وفي هذا الإطارالهام من انخفاض درجة الرضا نجد أن درجة الرضا عن الخدمات الارشادية أعلى نسبيا في الجمعيات المالية عنها في الجمعيات المنخفضة الكفاءة ،

(ب) جدول (۱۱) يبين متغيرات أنشطة الخدمات الاجتماعية وتوزيع درجة الرضا بحسب كفاءة الجمعية •

جدول ( ١١ ) : متفيرات الرضا عن انشطة الغدمات الاجتماعية موزعة مثويا بعسب كفاءة الجمعية

| المساهمةفىمشروع تنظيمالاسرة     | الاسرة كر٦١          | ۱۲۷۸                                           | 1               | 11)/ 1000              | ۲د۸۸                                                     | Į.                      | ۰۰۰۰ ۷۷۵۱  | ۳ر۶۸                                                                                                                                                                    | 1::;    |
|---------------------------------|----------------------|------------------------------------------------|-----------------|------------------------|----------------------------------------------------------|-------------------------|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| المساهمة في التوفيق بين الاهالي | الاهالي وروم         | ۲۱).                                           | 1::             | ۰۰۰۰ ۲۷۷۲              | 777                                                      | 1::                     | ۰ر۰۰۰ ۳۷۷۷ | 4677                                                                                                                                                                    | 7::     |
| عمل لجنة فض المنازعات           | ۲۸۷                  | ٨ر٢١                                           | 1::             | ارددا اردد             | 40)E                                                     | 1                       | יניין זעדע | <b>VC11</b>                                                                                                                                                             | 1::     |
| الاسلوب                         | جعد<br>راضون :<br>بر | جمعيات عالية الكفاءة<br>ن غير راضيين المج<br>٪ | كفاءة المجموع / | جعمیاً،<br>راضون<br>بر | جمعيات منخفضة الكفاءة<br>مون غير راضيين المجم<br>بر بر ب | الكفاءة<br>المجسوع<br>/ | داضون<br>٪ | جمعيات عالية الكفاءة جمعيات منخفضة الكفاءة الإجمـــالى راضون غير راضيين المجموع راضون غير راضيين المجموع راضون غير راضيين المجموع / / / / / / / / / / / / / / / / / / / | المجموع |

يتضح من جدول ( ١١) ارتفاع في درجة الرضا عن بعض الخدمات الاجتماعية التي تقدمها الجمعية ممثلة في فض المنازعات ( ٧٦٪) ، والتوفيق بين الاهالي ( ٧٧٪) ، غير أن هناك انخفاضا كبيرا في درجة الرضا بالنسبة لمساهمة الجمعية في مشروع تنظيم الاسرة حيث تهبط نسبة الرضا الى ( ٧ر٥٠٪) فقط ، ويلاحظ بصفة عامة أن نسبة الراضين عن أنشطة الخدمات الاجتماعية أقل في الجمعيات المنخفضة الكفاءة عنها في الجمعيات عالية الكفاءة ،

ويشير ذلك الى أهمية الجمعية فى حل المنازعات الزراعية والعمل على حل الخلافات بين الاعضاء ، كما يشير الى وجود نقص واضـــــــــ فى تفهــم الدور الاجتماعى للجمعية وخاصة فى خدمات هامة فى الريف المصرى مثل المساهمة فى مشروع تنظيم الاسرة .

( ج ) جدول ( ١٢ ) يبين متغيرات أنشطة الخدمات الاعلامية وتوزيع درجة الرضا بحسب كفاءة الجمعية ٠

جلول ( ١٢ ) : متغيرات الرضا عن انشطة الخدمات الإعلامية موزعة مثويا بحسب كفاءة الجمعية

|                      | <br>        |                      |                                                |             |                       |         |            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         |
|----------------------|-------------|----------------------|------------------------------------------------|-------------|-----------------------|---------|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| شراء الصحف التعاونية | 70,0        | ٥ر٤٧                 | 1::                                            | ٦ر٥٧        | 3638                  | 7       | ٠ر٥٧       | مرع الرم عرع الارم عرع المرم المرم المرم المرما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1::     |
| شراء الصعف اليومية   | ٧٠٠٧        | ۷۰۰۱ ۲۰۵۸            | ٧٠٢ ١٠٠٠٠                                      | ۲ ۲         | ٧ر٦٢                  | 1::     | 1:         | ١٠٠٠ ٩٠٠٠ ١٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1       |
| استخدام التليفزيون   | 3631        | ۲۷۵۷                 |                                                | ٧٧          | 748                   | 1::     | 77).       | ۱۰۰۰ در۱۷ در۹۵ در۹۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٠٠٠.    |
| الاسلوب              | راضون<br>بر | غيو داضيين<br>/      | الم بر الم | راضون<br>بر | غير داضيين<br>/       | المجموع | راضون<br>/ | راضون غير راضيين المجموع راضون غير راضيين المجموع راضون غير راضيين المجموع ( المجموع ) المجموع ( المحموع ) المجموع ( المجموع ) المجموع ( المجموع ) المجموع ( المحموع ) المجموع ( المحموع ) المجموع ( المحموع ) المجموع ( المحموع ) المحموع ( المحموع | المجعوع |
|                      |             | جمعيات عالية الكفاءة | ناءة                                           | .¥          | جمعيات منخفضة الكفاءة | لكفاءة  |            | الإجسالي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -       |

يشير جدول ( ١٢ ) الى انخفاض كبير فى درجسة رضا الاعضاء عن الخدمات الاعلامية التى تقوم بها الجمعيات التعاونية الزراعية وقسد يكون عنصر الامية مؤثرا بالنسبة للنقص فى شراء الصحف اليومية أو التعاونية ، كما قد يكون لعنصر وجود الكهرباء وانخفاض امكانيات الصرف دخسل فى النقص الشديد فى استخدام التليفزيون خاصة بالنسبة للجمعيات منخفضة الكفاءة التى تزداد فيها حدة النقص فى هذه الخدمات عن مثيلاتها العاليسة الكفاءة ،

( د ) جدول ( ۱۳ ) يبين متغيرات أنشطة الخدمات التعليمية وتوزيسم درجة الرضا بحسب كفاءة الجمعية ٠

جلول ( ١٢ ) : متغيرات الرضا عن انشطة الخدمات التعليمية موزعة مئويا بحسب كفاءة الجمعية

| مساعدة الطلاب غير القادرين العادرين ١٠٠٠ ١٠٠٠ هر٠ | 1:                     | ٠,٠                                                    | 1                      | ر<br>ه             | ارهه در۱۰۰۰ مر۸                                        | 1::       | ۸ر^         | ١٠٠٠٠ ٩١٠٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1       |
|---------------------------------------------------|------------------------|--------------------------------------------------------|------------------------|--------------------|--------------------------------------------------------|-----------|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| مكافأة الطلاب المتفوقين                           | ج.                     | ۱۰۰۰ ۹۲۰۰                                              | 1::                    | ر<br>۲             | ۲ر۸۴                                                   | 1::       | ζ.          | ۱۰۰ ۱۰۰ ۱۰۰ ۱۰۰ ۱۸۸۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1::     |
| المساهمة في محو الامية                            | 17.                    | ۰۰۰۰ ۲۰۰۰ عر۲                                          | 1::                    | 304                | ٦ر٩٣                                                   | 1         | ۲۰۰۲        | ۷۹٫۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 7       |
| الاسلوب                                           | فيغيًّا<br>راضون<br>بر | جمغيات منخفضة الكفاءة<br>ون غير راضيين المجمو<br>ز / / | لكفاءة<br>المجموع<br>/ | يني<br>راضون<br>بر | جمعيات منخفضة الكفاءة<br>سون غير راضيين المجم<br>/ / / | المجموع / | داضون<br>بر | جمغيات منخفضة الكفاءة جمعيات منخفضة الكفاءة الاجمسالي المجموع داضون غير داضيين المجموع داضون غير داضيين المجموع داضون غير داضيين المجموع للجموع لا المجموع للجموع للمجموع للم | المجدوع |

تتفق نتائج جدول (١٣) مع نتائج جداول (١٠) ، (١١) ، (١٢) من حيث هبوط درجة الرضا عن أنسطة الجمعيات التعاونية • فيشير هذا الجدول (١٣) الى انخفاض كبير جدا فى درجة الرضا عن الخدمات التعليمية للجمعيات التعاونية ، كما تتحدد هذه الدرجة الى قرب الانعدام فى الجمعيات منخفضة الكفاءة • واذا كان للجمعيات عذر فى تقديم الخدمات والانسطة السابقة فلايمكن أن يوجد لها عذر فى تقصيرها فى تقديم الخدمات التعليمية • ولعل التفسير الوحيد لهذا النقص الخطير هو عدم فهم دور الجمعية وسوء الادراك عنها والتصور الخاطىء باقتصار خدماتها على الجانب الاقتصادى (٢) •

# ملخ\_\_\_\_ص

استهدف هذا البحث دراسة الرضاعن مختلف الخدمات والانشاطة التعاونية عند أعضاء الجمعيات التعاونية العالية الكفاءة والجمعيات التعاونية المنخفضة الكفاءة واختيرت عينة البحث من جمعيات تعاونية زراعية بمحافظة أسيوط ج٠م٠ع٠ وقد كانت نتائج هذا البحث كما يلى:

۱ – أن أغلب أعضاء الجمعيات التعاونية راضون عن أسلوب تقديم الجمعيات للخدمات الزراعية ، وأنهم يعتمدون عليها اعتمادا يكاد يكون مطبقا في الحصول على مستلزمات الانتاج ، وأن أي نقص أو تقصير في الحصول على هذه المستلزمات له الاثر البالغ في درجة رضا الاعضاء عن الجمعيات التعاونية .

٢ ـأن أعضاء الجمعيات التعاونية يعتمدون الان اعتمادا كبيرا عـلى الخدمة الالية الحديثة التى تقدمها الجمعية ، بحيث ينعكس أى نقص فيها أو عدم تنظيم آدائها في درجة رضا الاعضاء عن الجمعيات التعانية ،

٣ ـ أن زيادة مقدار السلف النقدية والتوفير في تكاليف التسويق النعاوني وحسن اختيار موقع مراكز التجميع من أهم الخدمات الاقتصادية المؤثرة في زيادة درجة رضا الاعضاء عن الجمعيات التعاونية •

٤ ــ أن أعضاء الجمعيات التعاونية يدركون أهمية الخدمات الادارية
 التي يفدمها مدير الجمعية في زيادة قوة وفاعلية جمعياتهم •

ه ـ أن الجمعيات التعاونية الزراعية بوضعها الراهن لا تمارس الخدمات الارشادية والاجتماعية والاعلامية والتعليمية من أنشطتها

٦ أن هناك حاجة الى التوعية بالجانب الاجتماعى للجمعيات التعاونية
 من حيث أهميته وعدم اقتصارها على الجانب الاقتصادى

## SUMMARY

# THE RELATION SHIP BETWEEN SATISFACTION OF MEMBERS AND ORGANIZATIONAL EFFICIENCY IN AGRICULTURAL COOPERATIVES

Вy

# Mohamed G. E. Rashed and Fatima M. Kazem

There is a geeneral conscensus of opinions that agricultural cooperatives in Egypt are in a rather peculiar position today. While the Government has succeeded in establishing cooperation as an instrument for rural community development, there is a great deal of oriticism that cooperation has not yet been able to achieve its goals and satisfy the needs of its member patrons.

This study seeks to associate some aspects of member patrons satisfaction with different services and activities provided by agricultural cooperatives and the degree of their efficiency.

Specifically, the objectives of this study are as follows:

- 1 To determine and describe satisfaction with the provided agricultural services and the degree of organizational efficiency in agricultural cooperatives.
- 2 To determine and describe satisfaction with the provided economical sermes and the degree of organizational efficiency in agricultural cooperatives.
- 3 To determine and describe satisfaction with the provided personnel services and the degree of organizational efficiency in agricultural cooperatives.
- 4 To determine and describe satisfaction with the provided extension, social, communicational, and educational activities and the degree of organizational efficiency in agricultural cooperatives.

This study was carried out in sixteen agricultural cooperatives in Assiut province. Eight cooperatives were classified as represen-

tatives of the highest effective organizations, and the other eight were classified as representatives of the lowest effective ones. A random sample of 726 member patrons were interviewed by the researchers.

The main findings of this study are as follows:

1 — The member patrons of the agricultural cooperatives are fully dependent upon their organization in getting all prodution facilities including mechanization services.

Most of the member patrons (90 ½) are satisfied with the way the cooperatives provide their agricultural services. However, about 80 ½ are dissatisfied with the amount they get of fertilizers and fodder, and about 54 ½ are dissatisfied with mechanization services provided by their cooperatives.

- 2 Most of the member patrons are satisfied with the economi cal services provided by their cooperatives. However, obout 57 % are dissatisfied with the procedures used in cotton rating, and about 33 % are dissatisfied with the costs of marketing services.
- 3 Most of the member patrons (82 %) are satisfied with the performance of the manager, the clerk, and the stockkeeper of the cooperatives.
- 4 Agricultural cooperatives in Egypt neglect extension, social communicational, and educational activities. The majority of the member patrons (more than 90 %) showed dissatifaction with such activities as are provided by their cooperatives.
- 5 There is an indication of lack of pereception concerning the social role of cooperative organizations in rural community development.

# المراجسسم

- ١ جامعة الدول العربية ٠ ١٩٦٦ ، التعاونيات في الوطن العربي ٠ المؤتمر العاشر للشئون الاجتماعية والعمل ، القاهرة ٠
- ٢ ـ خليل ، محمد عبد الودود ٠ ١٩٦٣ ٠ الفلسفة الاشتراكية التعاونية
   وفلسفة التعاون ٠ دار المعارف ٠ القاهرة ٠
- ۳ \_ شبانة ، زكى محمود ٠ ١٩٦٦ · الاقتصاد التعاوني الزراعي ٠ دار المعارف ٠ القاهرة ٠
- ٤ ـ عبد الرحمن ، جابر جاد ١٩٦٦ ٠ اقتصادیات التعاون ٠ دار
   النهضة العربیة ٠ القاهرة ٠
- ٥ ــ راشد ، محمد جمال الدين ، فاطمة محمد كاظم ٠ ١٩٧٥ العلاقة بين الادراك لمسئوليات العضوية وكفاءة الجمعيات التعاونية الزراعيـــة في جمهورية مصر العربية مجلة البحوث الزراعيـــة طرابلس ، ج٠ع٠ل٠ ( تحت الطبع ) •
- ٦ كاظم، فاطمة محمد ١٩٧٢ ٠ دراسة وصفية لبعض العوامـــل
   المؤثرة على تصرفات وآراء المزارعين تجاه الجمعيات التعاونية الزراعية بمحافظة
   أسيوط ٠ رسالة ماجستير ٠ كلية الزراعة ، جامعة أسيوط ، أسيوط ٠
- ٧ ـ نوار ، محمد حلمى ١٩٦٨ دراسة تحليلية اجتماعية للجمعيات التعاونية فى ج٠م٠ع٠ تحليل للعلاقة بين أنماط العضوية وبعض المتغيرات فى الجمعيات التعاونية بمحافظة الجيزة قسم الاقتصاد الزراعى ، كليــة الزراعة ، جامعة القاهرة ، الجيزة •
- 8 Anderson, W.A. and D. Sanderson. 1943. Memberchip relations in cooperative organizations. Cornell University Agr. Exp. Sta. Bulletin 9.
- 9 Stern, J. K. and H.F. Doran. 1948. Farmers' support of cooperatives. Pennslyvania State College Agr. Exp. Sta. Bulletin 505.



د. حكمست ابوزير كلية التربية . جامعة الغاتج

|  |  | • |
|--|--|---|

# تمهيـــــد :

نحاول في هذا المقال أن نرسم صورة مبدئية لملامح شمسخصية المرأة البدوية المعاصرة من واقع بحث ميداني أجريته على سكان صحراء مصر الغربية صيف عام ١٩٧٥ م والذي كان يهدف بالدرجة الاولى الى وضع تخطيط شامل لهذا الجزء من جمهورية مصر العربية كجزء متمم للخطة القومية الشاملة ، وكمحاولة للبحث عن حلول للمشاكل الاقتصادية والديموجرافية والاجتماعية في وادى النيل والتي نتجت أساسا عن الزيادة السكانية الخطيرة في هذا الوادى وأصبحت تضغط بشدة على خطط التنمية ، وذلك بايجاد طسرق ووسائل مختلفة لتحقيق ما يشبه الاكتفاء الذاتي للمنطقة ، الامر الذي سيحقق زيادة في دخل الفرد فيها من جهة ، كما يساهم في توفير الغذاء على المستويين المحلى والقومي من جهة ثانية ، ولما كان عنصر تنمية القوى البشرية يشكل المحلى والقومي من جهة ثانية ، ولما كان عنصر تنمية القوى البشرية يشكل محورا أساسيا في خطط التنمية ، كان لابد من أن يؤخذ في الحسبان جهود المرأة والرجل معا في تنفيذها وأن يقيم دورهما فيها تقييما موضوعيا ، أي كان تعرف آراؤهما بالنسبة لهذه الخطط وبالنسبة للحلول المقترحة للمشاكل التي تعرض تنفيذها على الوجه الاكمل .

هذا وسوف لن نتعرض في هذا المقال لجوانب البحث كلها وانما سوف نقصر الجزء الاول على رسم اطار تصورى لموضوع ( ملامح من شخصية المرأة البدوية ) وذلك بطرح بعض المفاهيم والنظريات المتصلة به وهو ما سيوف يساعدنا على وضع الفروض التي استعنا بها في وضع اطار الجزء الميداني ذلك الذي سوف ننشره باذن الله في العدد الثاني من هذه المجلة .

كما لن نتعرض هنا لرسم ملامع شخصية الرجل البدوى فلقد تطرق لها باحثون كثيرون من قبل(١) بعكس شخصية المرأة البدوية واضعين نصب أعيننا استحالة فصل شخصية المرأة عن الرجل ، فكلاهما يتفاعلان معا في

نفس المواقف ويشتركان في عملية التكيف لبيئتهما ، كما يؤديان دورا محددا ووظيفة اجتماعية مستقرة الاوضاع الى حد كبير ، الامر الذي نفترض معمه تكامل أدورارهما مما يزيد في توضيح دور القيم والمعايير المتصلة بتشكيل ملامح شخصيتهما .

# صعوبات نظرية ومنهجية :

ويلاحظ أن شخصية المرأة عموما وشخصية المرأة العربية خصوصا لم تحتل مكانها اللائق في البحوث السسيولوجية \_ بعكس البحوث والدراسات النفسية \_ الى وقت قريب فاذا ما استثنينا الدراسات الانثروبولوجية التي تناولت بعض جوانب من شخصية المرأة البدائية أمثال تلك التي قامت بها كل من مارجريت ميد M. Mead (٢) وروث بندكت (٣) ، فيمكن القول ان نموذج شخصية المرأة في مختلف المجتمعات ولا سيما المتحضرة منها لم تنل اهتماما كبيرا من علماء الاجتماع اللهم الا في الحقبة الاخيرة من معرفة اتجاهات المرأة ومواقفها حيال بعض مشروعات التنمية كمشروعات محو معرفة اتجاهات المرأة ومواقفها حيال بعض مشروعات التنمية كمشروعات حياتها يسية والمشروعات الصحية والتعليمية والثقافية ، ونحو بعض مجالات حياتها كنوع الدراسة والعمل المفضل .

ويمكن تلخيص عوامل هذا التلكؤ في البحوث التي تتناول شخصية المرأة عموما وشخصية المرأة العربية خصوصا فيما يلي :

\_ قيام علم الاجتماع على أكتاف العلماء من الرجال شأنه في ذلك شان بقية العلوم الاخرى •

\_ تركيز الحركات النسائية لجهودها على الدعوة لتحقيق مساواة المرأة بالمرأة للرجل في مختلف مجالات الحياة واهمالها للدراسات العلمية المتصلة بالمرأة على الرغم من أنها الطريق الوحيد لفهم شخصيتها وبالتالى امكان وضع البرامح الاصلاحية لاوضاعها بشكل موضوعي جاد •

\_ تركيز رجال الادب من شعراء وقصصيين وروائيين عسلى الجوانب الوجدانية من شخصية المرأة واهمالهم للجوانب الاخرى منها ، فضلا عسن مبالغتهم اما فى تمجيد أو تحقير بعض شخصيات النساء الشهيرات وابراز دورهن فى نجاح أو فى فشل بعض الرجال مع التقليل من شأن المرأة العادية تلك التى تقوم بالعمل اليومى الشاق فى سبيل توفير لقمة العيش لاسرتها ولكى نوضح هذه النقطة لا بد أن نتذكر على سبيل المشال ما يزخر به تراثنا ولكى نوضح هذه النقطة لا بد أن نتذكر على سبيل المشال ما يزخر به تراثنا الثقافى وما تضمه أعمال أدبائنا ومؤرخينا من مجلدات ممن تعرضوا لبعض

جوانب شخصية المرأة العربية فى مراحل تطورها ، كما يكفى أن نستعرض بعض أعمال المصلحين الاجتماعيين العرب أمثال الامام محمد عبده وقاسم أمين وغيرهما لندرك المنهج الذى انتهجوه وكيف قصروا كتاباتهم على الدعوة بضرورة أن تشمل حركة الاصلاح الاجتماعي المرأة وبضرورة أن يفسح المجال أمامها لكى تنل حظا من التعليم بهدف أن تصبح قادرة على صناعة الاجيال بشكل مؤثر وفعال •

- تركيز رجال الشريعة حين تناولوا شخصية المرأة العربية على مقارنة مركزها في الجاهلية والاسلام وابراز أنواع الحقوق التي حصلت المرأة المسلمة عليها مقارنين اياها بحقُوق المرأة المسيحية في أوروبا ، ومع أننا لا نغفل ما للجانب التشريعي من أهمية أكيدة في تدعيم مكانة المرأة في المجتمع وبالتالي في تنمية جوانب شخصيتها الا أنه ليس هو الجانب الوحيد في هذا المجال ، لا سيما اذا ما تذكرنا كيف أن حقوق المرأة المسلمة قد تدهورن في العصور المظلمة التي مرت بها الامة العربية ، الامر الذي زاد من التقليل من أهمية المجانب التشريعي في حياة المرأة العربية من الناحية العملية ، كما أدى الى تقاعس رجال التشريع في تطوير هذا الجانب بشكل يتفق مع متطلبات العصر وبما لا يتنافي مع روح الاسلام .

ـ كذلك فان عزوف المرأة عن تعريض شخصيتها للتمحيص والتشريع يمكن أن نرجعه بالدرجة الاولى الى تخوفها من كشف هـذه الجوانب اذ ألقى فى روعها أنه اذا ما ظلت شخصيتها مسربله بالغموض فسوف يزيد ذلك من عوامل سحرها وجاذبيتها •

- كذلك فان عزوف الرجال العلماء عن تطبيق دراسة مناهج الشخصية على المرأة العربية كان راجعا بالدرجة الاولى الى اعتبار شخصيتها محرمة على الغرباء ، فضلا عن تأخر استخدام علمائنا للمناهج الكمية في البحوثوا كتفائهم بالمناهج الوصفية أو الكيفية ، ويكفى أن نسوق دليلا على هذا القول وهو خلو السجلات الرسمية من تسجيل دقيق للمواليد والوفيات من النساء ولا سيما في المجتمعات الريفية والصحراوية وحتى وقت قريب جدا ، كما يلاحظ أنه ما زالت هناك بعض المناطق في وطننا العربي تعزف عن عرض الفتيات والنساء على الطبيب الرجل ، فكيف اذن والحالة هذه أن تعرض جوانب شمخصيتها للبحث والتمحيص العلميين من جانب العلماء الرجال ؟ ويمكن القول ان المرأة البدوية ما زالت تعيش أسيرة خيمتها أو حجرتها ولا يسمح لها الا في حالات خاصة أن تتردد على دور العلم أو المؤسسات الترفيهية حتى في حالة اقامتها بالمدينية .

\_ كذلك فان تناول شخصية المرأة \_ بدوية كانت أو ريفية أو حضرية \_

انجليزية كانت أو فرنسية أو روسية أو عربية \_ قد يواجه من حيث المبدأ اعتراضات علمية منهجية لا يستطيع العالم أن يغفلها ، فلقـد يثير البعض اعتراضهم على هذه المحاولة من خلال توجيههم للسؤال التالى :

كيف يمكن أن نتناول شخصية المرأة البدوية – أو حتى شخصية أية امرأة في أي مكان وهو ما يعنى وجود سمات ثابتة لنموذج شخصيتها الامر الذي سوف يعرض الباحث لمحاذير التعميم ومخاطره وهو ما لا يقبله العلم اللهم الا اذا أحيط بحثه بضمانات كافية ، ومثل هذه الضمانات وان أدث الى تضييق التعميم ، الا أنها لا تنفى مخاطره ، فضلا عن أن الملاحظة الدقيقة ، وهي وان لم تكن عملية بالمعنى الدقيق – تؤكد أن تلك الاحكام العامة التي يشيع اصدارها على شخصية المرأة الفرنسية أو الروسية أو العربية متسلا كثيرا ما تغفل العوامل الكامنة التي أنتجت نموذج شخصية هذه أو تلك ، لا سيما اذا كان الحكم عليها قد صدر عن بعض الرحالة أو بعض علم—الانثربولوجيا الذين يجهلون تفصيلات الظروف التاريخية والعسوامل الاقتصادية والاجتماعية والثقافية التي أنتجت مثل هسذه النماذج والذين تنبيرا ما يعمدون الى تفسير شخصية هذه المرأة أو ذلك الرجل ، من زاوية قيمهم السائدة في مجتمعاتهم لا سيما حينما يجهلون لغتهما .

ولزيادة توضيح هذه النقطة نأتى بسمة كثيرا ما توصف بها المسرأة البدوية فضلا عن الريفية وهى خضوعها لزوجها خضوع الجارية أو الامسة لسيدها ، وهو وصف مبالغ فيهان لم يكن غير حقيقى اذ يتضح من الشواهد والادلة الانثروبولوجية أن المرأة البدوية فى مجتمع صحراء سيناء مثلا يمكن أن تذهب بسمعة الرجل ، ناهيك بسمعة قبيلته التى ينتمى اليها ، اذا ما ألصقت به ادعاءها وهو الاعتداء على عرضها وهى فى هذه الحالة مصدقة من قومها اذ يؤخذ بأقوالها أو ادعاءاتها فيحكم على الرجل اما بالتجريم أو بالغسرامة أو الزواج منها(٤) .

- اعتراض آخر يمكن أن يثار ضد دراسة من نوع دراستنا هذه وهو اذا ما توخى الباحث الموضوعية ، فلابد من أن يطبق بحثه على عينة كبيرة صادقة تمثل مجموع المرأة البدوية التي تعيش في مناطق صحراوية أخرى ، وكذلك المرأة الريفية التي تعيش في ريف مصر كذلك الحضرية التي تعيش في مدنها ، وفي مثل هذه الحالة يمكننا أن ننطلق من افتراضنا الاساسي وهو أن المرأة البدوية التي تنتمي الى هذا المجتمع الصحراوي من مجتمعنا العربي تمثل بدرجات متفاوتة نمطا عاما هو نمط ( شخصية المرأة البدوية ) ولابد في هذه الحالة من أن نقوم بدراسة منهجية منظمة على عدد كاف من النساء البدويات ، ومقارنتها بعدد كاف من النساء الريفيسات والحضريات ، حتى

نتأكد من وجود تلك السمات العامة في مجموعهن، وتبعا لنتيجة هذه الدراسات يمكن أن يتحدد اذا ما كانت الدراسة عن شخصية المرأة البدوية ممكنة أو غير ممكنة ، كذلك من الممكن أن نقارن بين شخصية الرجل البدوي بالمرأة البدوية حتى نتبين ما اذا كانت هناك ثمة فروق جوهرية بين الجنسين الامر الذي يحتم أن نلتزم بعينة مقارنة من رجال البدو ونسائهم لنتبين المدى الذي تأثرت به معالم شخصية هؤلاء وأولئك بهذه الفروق الجنسية والى أي حد تأثرت النماذج الاساسية لشخصية المرأة والرجل البدويين بالوظيفة البيولوجية وبالادوار الاجتماعية لكليهما وتحديد الدور الذي تلعبه الثقافة في صلب قوالب شخصيتهما •

# مدى امكانية دراسة النماذج الاساسية للشخصية :

ومهما يكن من وجاهة الاعتراضات السابقة ، فأن دراسية النماذج الاساسية للشخصية قد قطعت شوطا بعيدا سواء في ميادين الدراسات النفسية أو الانثروبولوجية أو السسيولوجية كما أن هذه المحاولات سوف تفتح مجالا أمام دراسات أخرى من هذا أننوع ، لا سيما وأن شخصية المرأة عموما بدأت تحظى باهتمام العلماء والمراكز العلمية للبحوث والمنظمات والهيئات الدولية في الحقبة الاخيرة من القرن العشرين وكانت تستهدف أساسا معرفة أسباب التخلف والتقدم في المجتمعات المختلفة منطلقة من فرض أساسي وهو أن المرأة هي عامل رئيسي وراء تخلف هذه المجتمعات أو تقدمها ، ليس لكونها تلعب دورا رئيسيا في تنشئة الاطفال اجتماعيا فحسب ، بل لكونها تلعب دورا أساسيا في انجاح خطط التنمية في البلاد المختلفة ولا سيما النامية منها أيضا، كما أدى تقدم علم النفس الاكلينيكي(°) إلى تكثيف الدراسات العلمية المتصلة بشخصية المرأة ولا سيما في المجتمعات المتقدمة التي آمنت بطرق التحليل السخصية ، فضلا عن هذا فإن التكامل المنهجى للعلوم الاجتماعية أدى الى زيادة الانتفاع بالنتائج التي توصلت اليها هذه العلوم كل في دائرة إختصاصه الامر الذي أدى الى التوصل الى نظريات مختلفة ساعدت على تفسير الدوافع الكامنة وراء هذه النماذج الاساسية للشخصية .

على أنه لابد من أن نتذكر في هذا الصدد اختلاف اتجاهات علماء النفس الفردى عن علماء النفس الاجتماعي وعلماء الاجتماع والانثروبولوجيا من حيث ابراز الاوائل لدور الفروق الفردية في تكوين الشخصية في الوقت الذي يركز الاخرون فيه على مبدأ الوحدة الانسانية وعلى دور التراث الانسلانية المشترك في هذا التكوين ، الامر الذي ساعد على وضع بعض النظريات التي تتناول الشخصية المنوالية والنموذج الاساسى للشخصية من ذلك الذي الذي النموذج الاساسى للشخصية من ذلك الذي

يتكون من مركب خصائص الشخصية (المتفقة مع المدى الشامل للنظم السائدة) في داخل ثقافة (٦) ما ) ، وهو ما يتحقق عند العدد الاكبر من أفراد مجتمسع محدد بالذات وليس من الضرورى تحقيقه عند أفراد هذا المجتمع جميعا نتيجة لتلك التجارب المشتركة منذ مرحلة الطفولة •

هذا ولقد توافرت الادلة الانثروبولوجية على أن للشعوب البدائيسة شخصيات أساسية تميزها أى لها خصائص أو طابع قومى تتسم به ففى سنة ١٩٣٧ م على سحبيل المشال بدأ الانثروبولوجى رالف لينتون ١٩٣٧ والمحلل النفسانى ابراهام كاردنر A. Kardiner سلسلة من الاستكشافات المشتركة التى تشير بوضوح الى تلك العلاقة المشتركة بين الثقافة والشخصية وذلك عن طريق دراسة تفصيلية لبعض التقارير المكتوبة عن عدة مجتمعات بدائية وقرية أمريكية حديثة(٧) .

على أن محاولات دراسة الشخصيات الاساسية القومية للشعوب المتمدينة خطت خطوات حثيثة منذ أواخر الحرب العالمية الثانية سنة ١٩٤٤ م وذلك حين أعلنت جمعية الدراسات النفسية للمشكلات الاجتماعية في الولايات المتحدة عن أملها في اقامة علم يدعى بعلم الطابع القومي لنماذج الشخصيات، وكان الهدف الاساسي من وراء انشاء هذا العلم هو أنه اذا ما تم معرفة النماذج الاساسية للشخصيات القومية أمكن التنبؤ بالسلوك المستقبل لهذه الامة أو لتلك الدولة وقت تصاعد الاحداث التي كثيرا ما تؤدى الى المواقف المتأزمة واثارة المشاكل بين الامم على المستوى العالمي، أي أنه بفضل هذه المعرفة يمكن أن يتفادى صدام متوقع في حالة الصراع الدولى ٠٠

# مفهوم الشخصية 🏶 مفهوم

الشخصية مشتقة من كلمة شخص person ، والفرد منا لايولد شخصا ولكنه يولد ، ولديه الاستعداد ليصبح هذا الشخص بالذات ، وذلك بفضل المؤثرات الاجتماعية والثقافية التي تلعب دورها في توجيه الاستعدادات الفطرية كما تؤثر على الجهاز العصبي ٠٠ ولكي يصبح الفرد شخصا لابد وأن يكتسب اللغة وبهذا يكتسب الفكر ويتشبع بالاهداف والمثل والقيم، كما يتمكن من أن يتقاسم مع الاخرين السمات الاجتماعية التي تتميز بقدد كبير من الشمول والعمومية في جميع المجتمعات الانسانية وهي اللغة والمراكز والادوار والانتماءات والقيم ٠٠٠ وأهم من هذا كله يتقاسم معهم المعايير الاخلاقيدة moral norms

فالشخصية(^) اذن عبارة عن عالم صغير يعكس العالم الكبير الثقافي

والاجتماعى ذلك العالم الذى يولد فيه الفرد ويعيش ويموت ، ذلك لان حياة الفرد تتحدد أولا من خلال عالمه الاجتماعى ثم من خلال الخصائص البيولوجية لكيانه العضوى ، وحتى قبل أن يولد ككيان عضوى يتدخل هذا العالم الثقافى الاجتماعى في التأثير على خصائصه وتحديدها ، ويظل ملتزما بعملية تشكيل شخصيته حتى وفاة الفرد (٩) .

ويؤكد سوروكين Sorokin على تأثير البيئة الثقافية الاجتماعية في تشكيل ملامح الشخصية ، الا أنه يعتبر الفرد والشخصية من ناحيسة المجتمع والثقافة من ناحية أخرى عناصر مستقلة ومتفاعلة في كل واحد ، ولكن ليس هناك تطابق كامل بين الثقافة والشخصية ، أي أن سوروكين وهو يؤكد الطبيعة التعددية لبناء الشخصية يعتبر أن تعدد الذوات (جمع ذات) داخل الفرد ما هو الا انعكاس لتعدد الجماعات والانا الاجتماعية Social egos المتعددة للفرد الناشئة عن عضويته في جماعات مختلفة (١٠) ٠

أما مفهوم الثقافة فهو كما يعرفه بيترم سوروكين في كتابه ( الديناميات الاجتماعية والثقافية بأنها :

( مجموع كل شيء يخلقه أو يعدله النشاط الشعوري أو اللاشعوري لاثنين أو لاكثر من الافراد المتفاعلين مع بعضهم أو الذين يؤثر أحسدهم في تحديد سلوك الاخرين (١١) •

وتبدو أهمية التفاعل الهادف بين فردين أو أكثر بالنسبة لموضوع بحثنا باعتباره (أصدق النماذج تمثيلا لاية ظاهرة ثقافية اجتماعية (١٢)) لا سيما اذا ما تذكرنا أن هذا التفاعل الهادف يتضمن ثلاثة مكونات رئيسية مترابطة ترابطا وثيقا وهي : الشخصية باعتبارها موضوع التفاعل والمجتمع باعتباره مجموعة الشخصيات المتفاعلة والثقافة باعتبارها مجموعة المعاني والقيم والمعايير الموجودة لدى الشخصيات المتفاعلة وباعتبارها كذلك مجموع الوسائل التي تشكل هذه المعاني وتجعلها اجتماعية وتقوم بتوصيلها(١٣) • فاذا ما اتخذت هذه الافكار والقيم شكل المعايير التي على أعضاء الجماعة الانصياع لها تصبح هذه الجماعة الاجتماعية منظمة طبقا للتفاعل الموجود بينها ، كما لابد وأن تقوم هذه الجماعة الاجتماعية حول فكرة موجهة أي Directive Idaa وموقف وكما يشعين على الجماعة تحقيقها ، أو قد تقوم حول مصلحة أو موقف وكما يشعير الى ذلك ماكيفر Macive وبيج Page (١٤) •

واذا كانت الشخصية تتضمن مفهوم الشخص أو ما يتقاسمه الفرد مع الاخرين من بني جنسه ، فان الشخصية تشير أيضا الى ما يميز أى شخص ،

فالشخصية هى مجموع ما يمتلكه الشخص من سمات ومن قيم تنبثق منها تطلعاته كالمثل والمعايير والسلطة والجنس وهو كما رأينا مفهوم مجرد يمكن أن نطبقه على مفهوم شخصية المرأة البدوية ·

كذلك اتضح أن مفهوم الشخصية يستند الى نظرية مركب السمات وهى : أن هناك صفات أو خصائص معينة تكمن وراء السلوك الظاهر للفرد ومن الممكن تحديدها على أساس افتراض نوع من الثبات وهذه السمات قد تكون عامة جدا تؤثر اما فى كل أو معظم سلوك الفرد ، وقد تكون خاصة أو بالغة الخصوصية تؤثر فى مواقف معينة ، ويعتقد البورت . . Allport G. W. أن هناك تشابها بين الشخصيات المختلفة ويرد هذه التشابهات الى أثر الثقافة ومراحل النمو المختلفة والظروف الجوية المحيطة وغير ذلك من العوامل ، على أنه من المؤكد أن هذه التشابهات هى مجرد نواحى تقريبية وليست بمثابة قانون عام للجنس البشرى .

## فروض مفهوم شخصية المرأة البدوية:

يمكن تحديد الاطار التصورى لهذا الموضوع في مفهومين اثنين : مفهوم الشخصية ومفهوم المرأة البدوية ·

أما مفهوم الشخصية فهو كما سبقت الاشارة مفهوم مجرد يشير الى مركب من السمات نتيجة تفاعل عوامل متعددة تأتى عسلى رأسها الوراثة الطبيعية والبيئية الفيزيقية والاجتماعية والثقافية كما تتضمن الخبرات الخاصة للفرد وللجماعة ، فاذا قرنا مفهوم الشخصية بالمرأة البدوية أمكن القسول بصورة مبدئية :

ان شخصية المرأة البدوية في تكاملها المفردبرزت نتيجة العوامل السابقة بحيث تبدو في صورة مميزة على غيرها من الشخصيات وان كان يصعب علينا فصل وتحديد أثر كل عامل على حدة ، وذلك نظرا لتداخل هذه العوامل في تكوين الشخصية وبسبب صعوبة التوصل الى مقاييس دقيقة تحدد أثر كل من الوراثة البيولوجية والاجتماعية والبيئية الفيزيقية والثقافية والخبرات الخاصة ، هذا على الرغم من المحاولات العديدة التي بذلها الكثيرون من علماء الوراثة والبيئة لكي يفصلوا أثر كل عامل على حده ولهذا فلقد اتفق على تفسير الشخصية الذاتية أو الاساسية لجماعة من الناس في عمومها بدلا من تفسير شخصية بعينها ٠٠٠

واذا ما انطلقنا بصفة مبدئية من الفروض التي وضعها كل من كلوكهوهن Kluckhohn ومورى Murray وشنيدر Schneider في كتابهم

الذى تناولرًا فيه موضوع الشخصية وتأثرها بالطبيعة وبالمجتمع (١٦) وبالثقافة وهي :

أن كل انسان هو في بعض نواحيه اما أن يشبه كل الناس أو أن يشبه بعض الناس أو أنه لا يشبه أى انسان ، تمكنا من الاتفاق على بعض الاسس التي سوف نرتكز اليها في تحديد بعض المفهومات بالنسبة لشخصية المرأة البدوية ٠٠ أما من حيث الفرض الاول وهو القائل بأن كل انسان يشبه كل الناس فهو راجع أساسا الى ذلك التراث المشترك بين بنى الانسان من حيث الوراثة البيولوجية ومن حيث الحاجات الاساسية أو الضرورية ومن حيث أنماط السلوك التي يشترك فيها جميعهم على الرغم من انتمائهم الى مجتمعات وجهات نظر علماء النفس الفردى بالنسبة لعلمساء النفس الاجتماعي وعلماء الاجتماع والانثروبولوجيا الاجتماعية من حيث ابراز الاوائل لدور الفـــروق الفردية في تكوين الشخصية ، في الوقت الذي يبرز فيه الاخرون مبدأالوحدة الانسانية ودور التراث الاجتماعي المشترك في هذا التكوين الامر الذي مكن العلماء من وضع بعض النظريات التي تتناول الشخصية المنوالية أو النموذج الاساسى للشخصية وذلك حين ركزوا دراستهم في ظاهرة الوحدة الاجتماعية، وهِو ما يعنى أن هناك مجموعة من السمات الاجتماعية والمزاجية والذهنيــة والجسمية تسم سلوك شخص ما وتطبع تصرفاته وتحسدد نوع استجاباته للمشاكل وايجاد الحلول لها ومن هنا قيل ان للامم وللشعوب وللجماعات الفرعية شخصيات خاصة تميزها وتنفرد بها على غيرها من الامم والشعوب •

وعلى هذا يمكننا أن نقول ان هناك شخصية للمرأة البدوية وأخسسرى للريفية وثالثة للحضرية وهذه الاخيرة تتميز بأنها قطعت شوطا بعيدا في مجال العلم ومجال الصناعة بمقارنتها بالاخرتين ٠٠٠

فاذا ما انطلقنا من التعريف السابق لمفهوم الشخصية الاساسية لامة ما أو لجماعة ما بأنه مجموع الصفات المشتركة الثابتة نسبيا والتى يتسم بها الكبار الراشدون من أفراد هذه الامة أو الجماعة وقت دراسة هذه الظاهرة أصبح لزاما علينا أن نطبق منهج قياس الاتجاهات والقيم الاساسية لعينة ممثلة لهذه الامة أو لتلك الجماعة كما نقيس مثلا اتجاهات قبيلة من البدو نحسو العدوان والحرب أو نحو المرأة أو نحو مشروعات التنمية أو نحو قبيلة من القبائل ٠

وهناك الكثير من الشواهد والادلة الانثروبولوجية التى تشير بوضوح الى امكان التوصل الى معالم بعض النماذج للشخصية الاساسية لكثير مــن

الجماعات وهى التى أدت الى وصف قبيلة ما بالدعية والتفاؤل والتعاون والتسامح والميل نحو الايجابية والبعد عن العنف في حين وصفت أخيرى بالعدوان وحب الفتال ، كذلك أمكن وصف البدو بأنهم أقرب الى الشجاعة والى عمل الخير إذا ما قورنوا بأهل الحضر وأن أهل الحضر يمتازون بالذكاء وبالفطنة اذا ما قورنوا بأهل البدو ٠٠

هذا ولقد سبق ابن خلدون غيره من العلماء الذين اهتموا بمعرفة أثـر حياة البداوة والتحضر في سمات الشخصية البدوية والحضرية ، فوصف الاولى بالشجاعة وبالخير وبالذكاء ٠٠ وفي هذا الصدد يقول في مقدمته :

( ان أهل الحضر ألقوا جنوبهم في مهاد الراحة والدعة وانغمسوا في نعيم الترف ووكلوا أمرهم في المدافعة عن أموالهم الى المحاكم الذي يسوسهم والمحامية التي تولت حراستهم ، وأما البدو فهم لتفردهم عن المجتمع وتوحشهم في الضواحي وبعدهم عن المحامية وانتباذهم عن الاسوار والابواب \_ قائمون بالمدافعة عن أنفسهم ولا يكلونها الى سواهم ولا يثقون فيها بغيرهم ٠٠ وقد صار لهم الباس خلقا والشجاعة سجية ٠٠٠)

هذا من حيث سمة الشجاعة ، أما من حيث سمة الخيرفيقول ابن خلدون فأهل البدو أقرب الى الفطرة الاولى وأبعد عما ينطبع في النفس من سموء الملكات بكثرة العوائد المذمومة وقبحها ) .

وفى مقارنة ابن خلدون لاهل الحضر بالبدو من حيث سمة الذكاء ٠٠ يقول : (ان الحضرى قد امتلأ من الصنائع وملكاتها وحسن تعليماتها) ولكن ما يلبث أن يعرج على هذا القول فيشعير الى (أن من أهل البدو من هم أعلى مرتبة فى الفهم والكمال فى عقله وفطرته) وتعليله لذلك بأن ما ظهر على أهل الحضر من فطنة وذكاء انما يرجع كما سبق القول الى (رونق الصنائع والتعليم) (١٧)٠

ويبدو واضحا أنه على الرغم من افتقار منه ب ابن خلدون للمقاييس العلمية التى تقيس سمات السخصية فلقد توصل بفضل ملاحظته الدقيقة الى ادراك ما للتغير التكنولوجى والتعليمي من أثر على ساكن الحضر الامر الذي جعله يبدو أكثر تفوقا في الذكاء من ساكن البادية على الرغم من وحدة الوراثة البيولوجية لكليهما •

وليس من شك فى أن نظرة ابن اخلدون الفاحصة لنماذج الشخصية الاساسية لساكن الحضر أو لساكن البادية كانت تقوم على منهج السمات وهو منهج مايزال يؤكده دارسوالشخصية الاساسية أمثال كاتل Caitell R. B

(۱۸) والبورت . Allport G. W. وجيلغورد . Guilford Y. P. وجيلغورد . Allport G. W. وكاردنر كالمردنر لا Kardiner A وغيرهم من علماء النفس الذين توفروا على دراسة الشخصية ووضع مقاييس لقياس أبعادها ومعرفة محدداتها والتوصل الى مناهج علمية لدراستها ، ويكمن الفرق بين ابن خلدون وبين هؤلاء ليس فقط في عدم توفر الادوات لقياس هذه السمات كما سبق الذكر وانما يرجع أيضا الى عدم تحديد ابن خلدون لمفاهيمه تحديدا علميا ، هذا ومن الظلم أن نقيس منهج ابن خلدون الذي يرجع الى القرن الرابع عشر الميلادي بمناهيج العلماء المحدثين في هذا المجال ، و

انطلاقا اذن من الفرض الاول الذي وضعه كل من كلوكهوهن ومورى وشنيدر يمكن القول ان شخصية المرأة البدوية هي شبيهة بشخصية الاخرين من بنى الانسان فهي مثلهم تمر بخبرة الميلاد والوفاة ، وتتحرك في بيئتها الصحراوية أو شبه صحراوية وتصارع من آجل البكاء ضد صعوبات الطبيعة القاسية ، وهي مثلهم عليها أن تكتشف معطيات بيئتها أثناء احتكاكها بها ، الضرورية وحاجات أسرتها وهي مثلهم تحساكي وتقلد وتتعلم من خبرات الاسلاف وتتعاون مع الجماعة لتحمى نفسها وأولادها من غوائل الطبيعة ، وهي مثلهم تشعر بأنها تملك شيئا في هذا المسكن الذي تقطنه أو الخيمةالتي تصنعها ، وهي مثلهم تشترك مع الجماعة في تحقيق الاكتفاء الذاتي ذلك الذي ظل سائدا لحياة الجماعات في الحقب الاولى من تطور الحضارات وما زال يسود حياة بعض الجماعات المنعزلة • فالبدوية اذ تقوم على استخدام معطيات بيئتها ، حينما ترعى الاغنام مشلا وتشترك في صناعة مستخرجاته وحينما تقوم على غزل ما تحتاجه من صوف حتى يقيها ويقى جماعتها من تقلبات الجو فهي تفعل هذا استجابة للحاجات الاولية مثلها مثل بقية أفراد بني الانسان والبدوية حين تحاول حماية نفسها من كافة الاحباطات الدي تتعرض لها أثناء عمليات التكيف للبيئة الطبيعية أو الاجتماعية فهي في حاجة الى مرونة نسبية في أنماط سلوكها وفي سمات شخصيتها حتى تواجه عمليات الصراع بحلول عملية ٠٠

ثم انطلاقا من الفرض الثانى لكلوكهوهن ومورى وشنيدر فان البدوية تشبه بعض الناس ، ذلك لانها أقرب الشبه بجماعتها من البدو بل يمكن القول انها قريبة الشبه من بنات جنسها من فتيات البدو ١٠٠ ان ما تؤكده الملاحظة المجردة هو هذا التشابه بينها وبين بدويات الصحراء فى الوطن العربى ١٠٠ فهى أقرب شبها بهن من فتيات أو نساء القرية أو المدينة سواء فى الصفات الجسمية أو النفسية أو الثقافية ١٠٠

ثم من حيث الفرض الثالث الذي يقول ان الشخص لا يشبه أي انسان

أى أن البدوية لا تشبه أى انسان فهو ما يؤكده علماء النفس الفردى الذين يرتكزون الى مبدأ الفروق الفردية والذي يؤكد أن لكل فرد طريقته وأسلوبه الخاص في الادراك والشعور والسلوك والذي يطبعه بطابع مميز لا يتكررلدي أى فرد آخر وبنفس الصورة ، فلكل بدوية مشاعرها وأحاسيسها الخاصة ، كما أن لها نمطا سلوكيا متميزا لا يتكرر لدى البدويات الاخريات ويرجيخ ذلك الى الارث البيولوجي من ناحية والى مركب سمات شخصيتها من ناحية ثانية والى عمليات التفاعل المتعددة الصور والاشكال بينها وبين المواقف البيئية المختلفة والى خبراتها الخاصة ، الامر الذي يضيف عمقا الى أبعاد شخصيتها المفردة ، فضلا عن أهمية الخبرات الخاصة المختلفة ولا سيما في السنوات اللولى من حياتها فقد تكون طفلة عانت في طفولتها بسبب افتقارها لحنان الام اما عن طريق الموت أو الطلاق ، وقد تكون عانت آلام الجوع والفقر والحرمان حين تعرضت عشيرتها لمثل هذه الخبرات ، وقد تكون عانت من الاحباط والتوتر حين تزوج زوجها من أخرى ، أو حين ترملت وهي صغيرة السسن وفرضت عليها عشيرتها أن تتفرغ لرعاية أبنائها ٠٠٠

ان هذه المواقف المتعددة أو غيرها والتي طبعت شخصية البدوية بطابع فريد يحدونا الى أن نقول بأن كل بدوية هي صورة فريدة لا يمكن أن تتكرر ولا يمكن والحالة هذه أن تشبه انسانا آخرا تماما ، ولما كان مبدأ الفسروق الفردية بين الناس سواء في النواحي الجسمية أو العقلية أو المزاجية أصبح حقيقة علمية مسلما بها ، فان علماء النفس الفردي يحاولون ابراز هذا المبدأ في تشكيل معالم الشخصية بعكس علماء الاجتماع والانثروبولوجيا الذين يتجاوزون عن تأثير هذه الفروق في تحديد معالم نموذج الشخصية الاساسية ولالقاء مزيد من الضوء على هذه الناحية من تكوين الشخصيةوفي ضوء الفروض الثلاثة السابقة التي وضعها كل من كلوكهوهن وموريوشنيدر يمكنالاستعانة بالاطار التصنيفي الذي اقترحه العلماء الثلاثة المذكورون لنتبين أبعاد نموذج الشخصية الاساسية للمرأة البدوية ، ويتلخص هذا الاطار في أربعة محددات:

- 1 ) المحددات التكوينية أو البيولوجية ٠
  - ب ) محددات عضوية الجماعة •
- ج) محددات الدور الذي يقوم به الفرد
  - د ) محددات الموقف ٠

واذا كانت المحددات الاولى تعنى الوراثة البيولوجية أو الطبيعية وهى كما ذكرنا تعتبر القاسم المسترك بين الكائنات الحية جميعها فلن نوليها اهتماما كبيرا هنا باعتبار أن الطبيعة الانسانية هى اجتماعية فى جوهرها ،

أى أن الاساس البيولوجى لسلوك المرأة البدوية وتصرفاتها يقع تحت تأثير المتغيرات أو العوامل الاجتماعية تلك التى تؤثر فى تشكيل أنماط سلوكها ، وهى فى هذا كله تخضع للظروف الاجتماعية التى تعيش فيها وللادوار المحددة التى تقوم بها وللمكانة التى تحتلها فى أسرتها أو جماعتها وطبقا للمصالح التى تربطها بهذه الجماعة وبالمواقف التى تحدد نوع استجابتها .

كذلك لن نتعرض لمبدأ الفروق الفردية \_ على الرغم من أهميته في تشكيل شخصية كل منا بحيث تتميز على غيرها من الشخصيات منطلقين من تلك الملاحظة التي أبدتها العالمة الانثروبولوجية روث بندكت وهي اذا ما تغاضينا عن الفروق الفردية فان كل ثقافة يمكن أن يكون لها صبغة كلية تنطبق على الشخصية والتي يمكن تحديدها في نمط عام ، وبهذا نستطيع أن نقول ان هناك نمطا رئيسيا للشخصية يميز كل ثقافة على حدة ، من هنا سوف لن أتعرض الى شخصيات فريدة قابلتها في هذا المجتمع الصحراوي كشخصية فاطمة أو زينب أو عائشة من البدويات على الرغم من أهمية منهج دراسة الحالة الذي يمكن لمن ينتهجه أن يصل الى أعماق شخصية بعض البدويات أو يتعرض الى العوامل الكامنة وراء السمات الظاهرة للشخصية مما يزيد فهمنا لنموذج الشخصية الاساسية للمرأة البدوية ٠٠

من هنا أيضا فان اعتمامنا بدور الوراثة الاجتماعية سوف يغطى على اهتمامنا بدور الوراثة البيولوجية وكذلك فان تمسكنا بمحددات الدور والمواقف يعنى انطلاقنا من المتغيرات الثقافية التى تنبثق عنها أنماط القيم والمعايير تلك التى تحدد دور المرأة البدوية ، كما تحدد أغاط سلوكها ازاء المواقف المختلفة ، فدور البدوية في المجتمع الصحراوى يتساند وظيفيا مع البناء الاجتماعي لهذا المجتمع واذا كانت الشخصية كما أشار سوروكين هي نتاج التفاعلات الاجتماعية فان ذلك يتطلب دراسة كاملة للمجتمع الصحراوى وثقافته حتى نتعرف الى النموذج الاساسي لشخصية المرأة البدوية •

واذا كانت هناك ثمة علاقة متينة بين نمط الثقافة البدوية ونمط همذه الشخصية الاساسية فالسؤال الذي يمكن طرحه ولابد من الاجابة عليه هو: هل هناك نمط واحد لنموذج الشخصية الاساسية للمرأة البدوية في جميع صحراء الوطن العربي أو هل هناك أنماط متعددة ؟

واذا افترضنا أن هنساك أكثر من نموذج أو من طراز لشخصية الامم المتمدينة على أساس تعقد هذه الامم وتعدد طبقاتها الاجتماعية وفئائها المهنية فان افتراض تعدد نماذج أو أنماط الشخصية الاساسية لهذه الامم هو أمر وارد وحتمى ذلك لان الملاحظ أن هناك طرازا أو منوالا أو قالبا يشيع بينأفراد

جماعة معينة أو قطاع متجانس أو متماثل من الامة وهو يختلف بالضرورة في بعض نواحيه عن طراز أو نموذج أو نمط يسود أو يشبيع بين أفراد القطاعات الاخرى وان كان يشترك واياها في بعض النواحي ، أما نموذج الشخصية الاساسية للمرأة البدوية فمن المحتمل أن يكون هناك طراز أو قالب سائد طالما تعيش نفس الظروف الطبيعية وتخضع لنفس البيئة الاجتماعية والثقافية ، وتحيا نفس الفترة الحضارية أي لابد من تحديد الاطر أو الابعاد التي يتشكل فيها هذا النموذج أو ذلك ، فالبعد الجغرافي أو الايكولوجي ، والبعد التاريخي لهما أهميتهما مثل بقية الاطر والابعاد الاخرى كالاطار الثقافي أو الاجتماعي و

ولابد من الاشارة الى أن هذا النموذج الاساسى للمرأة البدوية اذ ينتمى لثقافة فرعية تتميز بتنظيم اجتماعى محدد ، فان وحدة العقيدة الدينية تصبع مصدر قيم معينة وهى تتصل اتصالا وثيقا بمركز الرجل البدوى ومن هنا أصبحت عمليات تكيف المرأة البدوية للاوضاع الاجتماعية يعنى مراعاة موقف الرجل منها اذ يمثل مركز السلطة فى المجتمع وهو مركز استقرت أوضاعه فاتسم بطابع الاستمرار والثبات النسبيين ، كما استند الى بناء اجتماعى فاتحدت فيه علاقات أفراده من ذكور واناث تحديدا واضحا وبالتالى أصبح حراك المرأة البدوية الاجتماعى واستقلالها الاقتصادى رهن بما يسمع بسه الرجل الذي يمثل السلطة فى المجتمع ، كما أن أساليب سسلوكه وتفكيره أصبحت بمثابة معايير بالنسبة لها ، كذلك فان وسائل الضبط الاجتماعى وما هو ضرورى لها كما تحدد المدى الذى لا يسمح لها به من تصرفات داخل وما هو ضرورى لها كما تحدد المدى الذى لا يسمح لها به من تصرفات داخل النظام الاجتماعى ٠٠

### ثلاثة نماذج اساسية لشخصية المراة العربية:

هل يمكن والحالة هذه أن نفترض وجود ثلاثة نماذج أساسية لشخصية المرأة العربية تعيش جنبا الى جنب فى الوطن العربي وهي شخصية المساة المبدية وشخصية المرأة الرغية وشخصية المرأة الحضرية ٠٠

ان هذه الصلة الافتراضية تقوم أساسا على اعتبار وحدة الانسان في كل زمان ومكان ، كما تقوم على افتراض تشابه الحاجات الضرورية أو الاساسية لكل من ساكنات البادية والريف والحضر ، فضلا عن تشابه في المشكلات التي تعترض المرأة العربية في عالمنا المعاصر بسبب وحسدة التراث الثقافي والاجتماعي المشترك ، هذا الى جانب تشابه الظواهر الاجتماعية ، على الرغم من البيئات الجغرافية المختلفة التي تضم كلا منهن فهناك أساسان نظريان يكن اتخاذهما أو اتخاذ أحدهما في التفرقة بين النماذج الاساسية للشخصيات الثلاثة ،

أما الاساس النظرى الاول فهو ما يعرف بعركب السمات Trait Complex الذى سبق وأن أشرنا اليه ، وهو اتجاه وثيق الصنلة بالنموذج المثالى المجتمع الشعبى أو المجتمع الشعبى أو المجتمع الشعبى المحتمع الشعبى لردفيلا Civilization ويرتكز مفهوم المجتمع الشعبى لردفيلا المشاعى على المشاعر الجمعية الاولية التى تميز الثقافة الشعبية في مقابسل المشاعى الفردية التى تسود المجتمع الحضارى أو المدينة •

ويلخص ردفيلد اطاره النظري في أن عزلة المجتمع وتجانسه يقعان معا بوصفهما متغيرين مستقلين ، أما تكامل الثقافة أو تفككها والعلمانية والفردية فهي متغيرات تابعة أو معتمدة ، أي أن العزلة والتجانس هما اللذان يحددان الثقافة القروية والحضرية فكلما كان المجتمع منعزلا ومتجانسا ظهرت فيسه الخصائص القروية كتكامل الثقافة والتفكير غير العلمي والجماعية وغسير ذلك ، واذا ما انكسرت العزلة واتجه المجتمع الى اللاتجانس ظهرت الخصائص الحضرية كتفكك الثقافة والعلمانية والفردية .

كذلك حدد ردفيلد في بعض كتاباته اللاحقة لخصائص المجتمع الشعبي بأنه مجتمع صغير تشيع فيه الامية ويسوده شعور دافق بالتضامن الاجتماعي.

وأذا كانت هذه النظرية التي تبناها ردفيلد في كتاباته الاولى لم تعسد تنطبق على مجتمع القرية الذي يرتبط بالمجتمع القومي ، وان كانت تنطبق الى حد ما على مجتمع البادية أو مجتمع الصحراء ، فان وجود هذه النماذج لا يعنى انفصالها تماما بعضها عن البعض الاخر ، فما من مجتمع محلى أصبح الان يعيش منعزلا تماما عن غيره ، كما أن خطط التنمية في المجتمعات النامية قد كسرت هذه الحواجز الطبيعية الى حد كبير فضلا عن أن توافر سبل المواصلات والنقل جعل هذا الاتصال أمرا ممكنا ان لم يكن حتميا ، كذلك فان تقدم صناعة المذياع عملت على انتشار أجهزته وبثمن زهيد جدا الامر الذي جعلها تصبح في متناول الريف والبوادي ، على أن سمة العزلة سوف تنطبق على المجتمع البدوي وان كأنت هذه العزلة نسبية اذا ما قورنت بعزلة المجتمع الريفي وعزلة الاخير اذا ما قورنت بانفتاح المجتمع الحضرى الصناعي ٠٠ ولقد انطلق علمساء الانثروبولوجيا الحضارية من اطار النسبية الحضارية Cultural relativism القائل بضرورة اخضاع دراسة الظواهر الاجتماعية والحضارية في المجتمعات البشرية المختلفة الى الاطر القيمية والثقافية ، أى الاطر الحضارية التي تنتظم حياة هذه المجتمعات بدلا من أن تعتمد على قيم الباحث نفسه المنطلقة من أطر تصورية بعيدة عن الاطر الطبيعية والثقافية فضلا عن الاجتماعيــة التي تنتمي اليها مجتمعات المبحوثين ، الامر الذي أدى الى تفسيرات الظواهر الاجتماعية وسمات الشخصية تفسيرا خاطئا أو المبالغة في تضخيم ما قـــد

يرونه من سمات متخلفة ، وحتى المدينة تزخر بالثقافات الفرعية ، كما أن هناك قدرا مشتركا من الاسس الثقافية التي تميزها بدرجة كبيرة عسن المجتمعات الريفية والبدوية ونستعير في هذا الصدد قسول فرانسيس ميريل(٢٣) الذي يشير الى تميز المدينة بدرجة كبيرة منالتسامح الاجتماعي ، وهو يظهر في حرية العلاقات الاجتماعية والاقتصادية والسياسية والثقافية ثم التحرر من القلق حين ينعدم وجود التطابق بين سلوك الجماعة وأفكار الفرد وسلوكه، كذلك فان ظاهرة تقسيم العمل بمعناها العضوى الذي أشار اليه دوركيم في كتابه تقسيم العمل الاجتماعي يؤدى الى تساند التخصصات المختلفة تساندا وظيفيا لا آليا كما هو الحال في المجتمع البدوى أو الريفي .

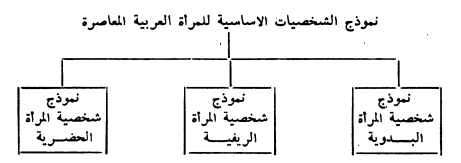
أما الاساس النظرى الثانى هو أن نعتبر مركب السمات متدرجا على الساس المتصل البدوى الريفى الحضرى Medouin - Rural - Urban Continum وهو تصور افتراضى وضعته الباحثة ويشير الى تدرج المجتمعات المحلية بشكل مستمر ومنتظم وفقا لعدد من الخصائص والسمات وأن هذا التدرج تصاحبه بالضرورة اختلافات أو فروق متسقة فى أنماط السلوك ، فاذا كانت المرأة المحضرية تمثل النموذج المتطرف بين النسساء العربيات من حيث التنوع النسبى فى المهنة ومن حيث انتمائها الطبقى ، ومن حيث الميول والرغبات والاتجاهات ومن حيث اتساع دائرة معارفها وتباين ثقافتها ومن حيث تنوع عضويتها وتنوع انتمائها للجماعات الاختيارية كالهيئات والنقابات والجمعيان والمنظمات النسائية ومن حيث خضوعها لنوع من الجزاءات الرسسية والاساليب المقننة من أساليب الضبط الاجتماعى المتمثلة فى القوانين واللوائع والهيئات المتعددة ومن حيث التباين فى المكانة الاقتصادية وتباين فى المقائد

والقيم والاهداف ومن حيث الحراك بنوعيه الافقى ( الجفسرافي ) والرأسي ( المهنى ) ، فأن المرأة البدوية تقع في الطرف الاخر من المتصل المستمر مما يشير الى نموذج شخصية المرأة البدوية التي تشترك في نفس الخبرات ، ونفس المعايير الثقافية مما يخلق نوعا خاصا من التجانس بين جنس المرأة في مجتمع الصحراء حيث تعمل كربة بيت وتقوم بوظيفتها البيولوجية الى جانب الاعمال المحددة التي رسمتها لها الجماعة الاولية في مجالات مخصصة لبنات جنسها كقيامها بحرفة الرعى أو مساهمتها في العمليات الزراعية البدائية القائمة على بذر البذور انتظارا لموسم الامطار أو التي تقوم على رى الابار ، كذلك فان للعائلة أو للعشيرة شأنا كبيرا في تحديد الضوابط التي تتحكم في سلوكها ، وعلى هــذا الاساس يمكن القول أن الفتاة البدوية تميـل الى الاحتفاظ بنفس الدور روالمهنة والاستقرار بنفس المنطقة التي تستقر بها قبيلتها طبقا لما تتطلبه الظروف الطبيعية كذلك فان مشكلات المرأة البدوية التي تتركز في أميتها قد لا تمثل مشكلة المرأة الريفية بنفس الحجم باعتبار أن الامية ظاهرة تسود المجتمع البدوى رجاله ونسائه ، كذلك فان مشكلة تنظيم الاسرة التي تعتبر من المشكلات الحادة في المجتمع الحضري أو الريفي لا تمثل نفس المشكلة في المجتمع البدوى باعتبار أن الصحراء واسعة وحاجات الفرد هناك ليست من الاتساع والتعقيد أذا ما قورنت بحاجات الحضري ، الامر الذي يجعلها تختلف اختلافا جذريا أشار اليه ابن خلدون في مقدمته ، ومع ذلك فلقد استطاعت السيارة أن تغزو المجتمع الصحراوي ، كما غزت المدينة والقرية من قبل ، كما تمثل في بحثنا هذا بعض آمال وطموحات الفتاة البدوية بالنسبة لمن يمتلكها ٠٠

واذا كان التعليم والعمل أصبحا وسيلة الفتاة الحضرية لتحقيد استقلالها الاقتصادى وطريقها للتحرر النفسى من تبعيتها للرجل ، فما زالت الفتاة البدوية بعيدة عن هذا التصور ، اللهم الا اذا ما هيأت ظروف احداهن الخاصة فابتعدت تماما عن بيئتها الاصلية وسمح لها أهلها بمخالطة أهمل الحضر ، وتعلمت في مدارس بناتهن ، وقلدت أنماط سلوكهن ، فلقد لاحظت الباحثة على سبيل المثال بعض الفتيات البدويات اللائي تركن مضارب خيامهن وحاولن الاندماج في الحياة الحضرية ، وكون نمطا سلوكيا جديدا ، قد يكون نمطا هامشيا ، أي أنه على الرغم من الظروف الجديدة التي تعيشها ، فهي ما زالت تضع قدما في البادية وأخرى في الحضر ، ولكن تلك حالات شاذة ما زالت تضع قدما في البادية وأخرى في الحضر ، ولكن تلك حالات شاذة الطريقة السائدة التي تواجه بها البدوية قضاياها ومشكلاتها ما زالت تستمد اطرما المرجعية من جماعة النسوة اللائي يكبرنها سنا ويتفرقن عليها خبرة ويقاسمنها الخيمة التي تعيش فيها ، أو من النماذج الاخمري ممن تتواتر ويقاسمنها الخيمة التي العيس فيها ، أو من النماذج الاخمري ممن تتواتر أخبارهن عن طريق الاتصال الجنعي المباشر أو غير المباشر .

خلاصة هذه النقطة أن هذه النماذج المثاليسة التي تتكون من مركب خصائص شخصيات المرأة البدوية والريفية والحضرية افترضتها الباحثة بناء على تصور لفكرة النماذج المثالية والتي طرحها رواد علماء الاجتماع الذين أتيتا على أمثلة لبعضهم والتي توصلوا اليها عن طريق تجسريد بعض خصائص الموضوع الذي يطرقونه وذلك بهدف مقارنة هسندا النموذج المشالي بالمجتمع الواقعي ، أي أن هسندا النموذج يصبح بمثابة أداة من أدوات الباحثة وهي أداة تمكنها من فهم البيانات الواقعية لعينة البحث .

واذا كانت فكرة النماذج المثالية قد أعانت الكثيرين من رواد علىم الاجتماع(٢٠) على وصف المجتمعات والمقابلة بينها الامر الذى مكنهم من اقتراح ثنائيات تقابل بين نوعين متباينين من المجتمعات ، يختلفان فى العادة اختلافا أساسيا فى الخصائص والسمات المميزة لكل منهما ، فلقد أعانت الباحثة على اقتراح خط متصل متدرج توزع عليه سمات أو خصائص الشخصية الاساسية للمرأة البدوية والريفية والحضرية منطلقة من فكرة الخط المتصل الريفى الحضرى ، باعتبار أن سمات نموذج الشخصية البدوية تمثل أقصى الطرف الاخر من الخط المتصل فى حين أن نموذج الشخصية الحضرية يقع فى الطرف الاخر من المتصل ونموذج الشخصية الريفية يقع فى منتصفه تقريبا ويمكن توضيح هذا التصور فى الشكل التالى :



#### خاتمىــة:

استعرضنا في هذا الجزء من بحث ( ملامح من شخصية المرأة البدوية ) الاطار النظرى للدراسة وذلك بعرض وتحليل بعض المفاهيم والنظريات التي استعانت بها الباحثة في الجزء الميداني وهو ما سوف ينشر في العدد الثاني من هذه المجلة باذن الله •

# المراجسع العربية

### مرتبة حسب الارقام التالية كما جات بالمقال

۱ - د٠ محيى الدين صابر ، د٠ لويس كامل مليكه :
 ( البدو والبداوة ) مفاهيم ومناهج ، مركز تنمية المجتمع في العالمالعربي سرس الليان ١٩٦٦ - الفصل الرابع ٠

٤ ــ رفعت الجوهرى : (شريعة الصحراء ، عادات وتقاليد ) •
 وزارة الشئون الاجتماعية والعمل ــ القاهرة ١٩٦٠ •

٦ - د٠م٠ ماكيفر وشارلز هـ٠ بيدج ترجمة د٠ على أحمد عيسى ٠
 ( المجتمع ) جـ ١ مكتبة النهضة المصرية ــ القاهرة ــ الطبعة الثالثـــة ١٩٧٤ م ص ١٢٠٠٠٠

١٤ ـ الكتاب المذكور ـ الفصل الثاني ٠

۱۷ ـ عبد الرحمن بن محمد بن خلدون : ( مقدمة ابن خلدون ) • لجنة البيان العربي ـ الطبعة الثانية ص ۸۲٥ ـ ص ٥٨٥ •

متاح للتحميل ضمن مجموعة كبيرة من المطبوعات من صفحة مكتبتي الخاصة على موقع ارشيف الانترنت الرابط

https://archive.org/details/@hassan\_ibrahem
@d • KEDA: &@ir^È |\* E&^caie ED @e• a; ´ãa| æ@{

### المراجـــع الاجنبية مرتبة حسب الارقام كما جاءت بالمقال

- 2 Mead, M., "Male and Female," Pelicam, London 1967.
- 3 Benedict, R., "Patterns of Culture," Houghton Co., New York, 1934.
- 5 Shaffer, G. W. & Lazarus R. S. "Fundamental Concepts in Clinical Psychology," New York, Mc Graw Hill Book Company, 1952.

Lazarus, R. S. Adjustment and Personality New York, Mc Grand Hill 1961.

- A Kardiner, The Psychological Frontiers of Society, "New-York, 1965 Forward by R. Lintor..
- 8-9 Arnold W. Green Sociology, An Analysis of Life In Modern Society, Mc Graw - Hill Book Co. New York, 5 th edition 1968. 7 th Chapter.
- 10 Sorokin, P. Social and Cultural Dynamics. 4. Vols. ( New-York, American Book, 1937. Vol. I. P. 3.
- 11 Sorokin, P., Society, Culture & Personality New York Harper, 1947, P. 40
- 12 Sorokin, P., Social and Cultural Dynamics, Ibid. Vol I P. 63.
- 13 Ibid, P. 70.
- 14 Allport, G. W. "Personality and Social Encounter," Boston Beacon Press, 1960
  - "Pattern and Growth in Personality," New Yark, Holt, Rinchart and Winston 1961.
- 16 Kluckhohn, C., Murray H. A. and Schneider D. M. "Personality in Nature, Society and Culture New York Knopf. 1953.

- 18 Cattel, R.B. "The Scientific Analysis in Personality "Penguin Books 1967.
- 19 Allport, G. W., : "Personality: a posychological Interpretation" New York, Holt, Rinechat and Winston, 1937.

Pattern and Growth in Personality. New York, Holt, Rinehart and Wiston, 1961.

- 20 Guilford Y. P. " Personality. New York. Mc-Graw Hill 1959.
- 21 Kardiner, A. "The Individual and his Society." New York. Columbia University Press 1939.
- 22 Redfield, R. "The Folk Culture of Yucatan, Chicago. 1941.
  "The Folk Society," American Journal of Sociology
  Vol. 52, No. 4, 1947, PP. 293 308.
- 23 Miner, H. The Folk Urban Continum, In Paul Hatt & Albest Reiss Jr. The Free Press of Glencoe Inc. New York, 1951 PP. 22 - 4.
- 24 Kroeber, A. L., "Anthropology, "Harrap, London 1948 (1 st edition New York 1923).
- 25 Sorokin, P. and Zimmerman, C. Principles of Rural Urban Sociology, New York, Holt, 1924. P. 56.

متاح للتحميل ضمن مجموعة كبيرة من المطبوعات من صفحة مكتبتي الخاصة على موقع ارشيف الانترنت الرابط

https://archive.org/details/@hassan\_ibrahem

@cd • K#D3del&@ag^^Èt; \* E3å^cæa∮• E0D @æ••æ) ´ãa; æ@?{

المطبعة الفنية .. ه ٢٩٣٢٥ - طراطس